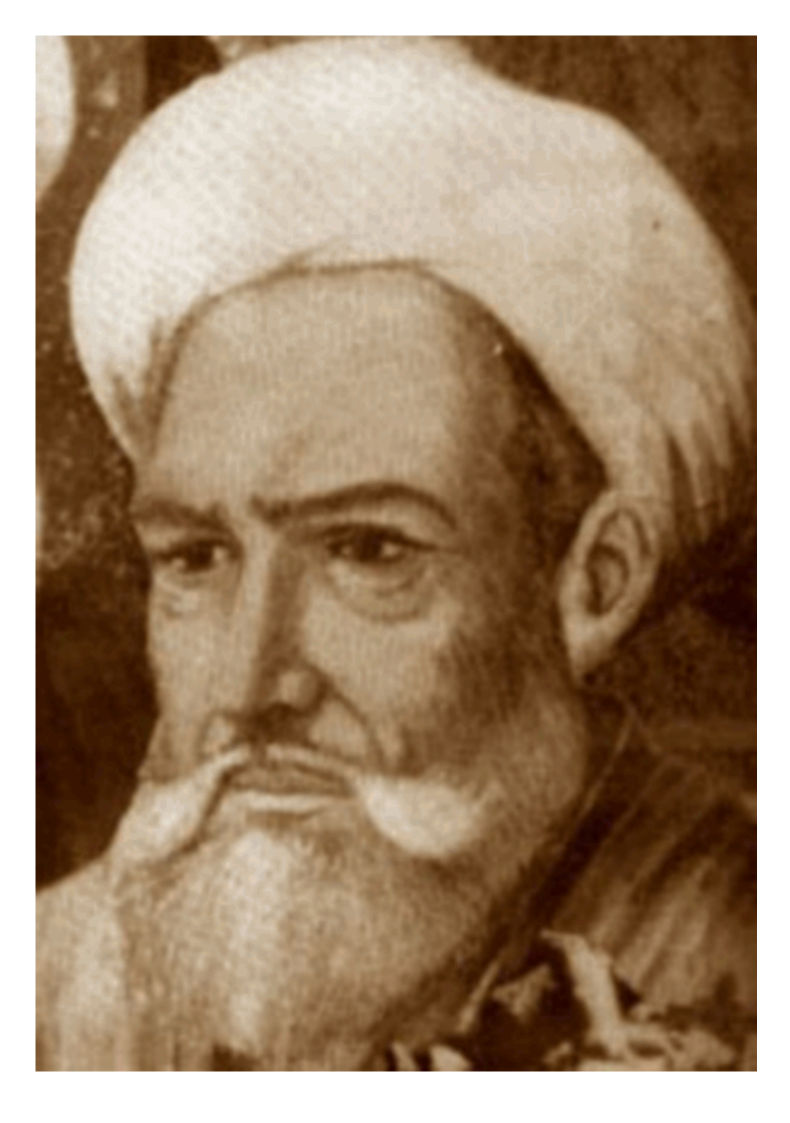


# حكمةالاشراق

تألبف شیخ شهید شهابالدین یحیی سهر و ردی

> ترجمه و شرح از: دکتر سید جعفر سجادی استاد دانشگاه تهران



# بسمه تعالى

## سرآغاز:

بنام آنکه سرآغاز هستیها ازاوست که انوار ثابناکش ظلمت عدم را بزدوده آدمیان را به برکت حکمت و فضیلت دانش بر دیگر حیوانات مزیت بخشیدکه فرمود یؤتی الحکمة من یشاء ومن یؤت الحکمة فقد أوتی خیراً کثیراً.

به تام آنکه یادار آرام بخش دلها است، دلها بیادش زنده شوند، آنکه الهام بخش نفوس پیامبران است، حازم ستمگران و یاور جوانمردائست، حاضر دلهای ذاکران است، برتر از آنست که ورد زبان ستایشگرانست، تجلیات قدرت بی پایانش عالمیان را از کتنم عدم بدر آورد که یخرج الحیّ من المیت، واین همه جوش و خروش درجهان افکنده که اشرقت الارض بنور ربها، بنام آنکه نور جهان است که الله نور المحوات والارض، آنکه آدم را از گل ناچین بیافرید و در دلش امانت عشق و محبت نهاد، مهر امانت برگل دل او نهاد، مشتی خاله و گل در وجود آورد و به آتش محبت بسوخت و او را بر بساط انبساط جای داد، آنگه آن امانت بر عالم صورت عرضه بسوخت و او را بر بساط انبساط جای داد، آنگه آن امانت بر عالم صورت عرضه داد، آسمانها و زمینها و کوهها سر باز زدند، آدم یعنی خلیفه خدای مردانه درآمد و دست پیش کرد.

آن روزکه آنش در سنگ و دیعت می نهادند، عهدگرفتند که تا سوخته نبیند میر فرود نیاورد ، در برابر آنکه دلش منور باشراقات ملکوئی است ، پخته و سوخته و محو است که :

اسرار خرابات بجز مست نداند هشیارچهداند که درخانه چهرازاست

آنکه شرط امانت براستی بجای آرد، که هر امانتی را خیانتی گنجد، درصدر رسوسه گنجد از ناحیت نفس، دردل نااستواری گنجد از ناحیت هوی .

آن روز که آوازه و انا عرضنا الامانة ، که گوهر ازهر عشق و محبت است

به دروازه سمع معتکفان ملک و ملکوت رسانیدند و دلالان عشق و محبت در معرض من یزیدش در آوردند ، صد هزاران ملک مقرب که همه مندرعان درع عصمت و متوجهان جناب حضرت عزت بودند همه به قبول آن مبادرت کردند لکن نظر عنایت الهی متوجه این خاك در دناك بود ، شرر عشق از مقدحه عالم غیب و موطن نورالانوار به فلهور آمد ، لا جرم در حراقه دلی که سوخته نار شوق بود در آوبخت ، این است راز انسانیث که خلیفة الله است و گرنه که داند سر فهرت آدم ۴ که شناسد رتبت دولت آدم ، عقاب هیچ خاطر بر شاخ درخت دولت آدم نه نشیند ، هیچ دیده جمال خورشید صفوت آدم در نیابد ، لکن چون در فرادیس اعلی آرام گرفت و راست بر نشست و گرامش یافت گمان بر د که تا ابد او را همان پر ده سلامت می باید زدن که آن الانسان لیطنی آن رأه استفنی ، از جناب جبروت و درگاه عزت خطاب آمد : بجاه خود فریفته شدی و ماغر که بربک الکریم ۶ ما میخواهیم از تو مردی بسازیم ، توچون نوعروسان به رنگ و بوثی قناعت کردی ، دست از گردن حوا بیرون کن که ترا دست در گردن نهنگ عشق می باید که :

نه همین جمال زبیااست نشان آدمیت که فرشته ره ندارد به جهان آدمیت

کتاب حاضر نمونهای است از اندیشه های بلند مردی که سوحته عشقاست ، ترجمهای است از حکمت اشراق ، یعنی افکار مردی که وجرد خود را در راه احیاء دانش نیاکان و اجداد خود بسوخت و خاکستر کرد ، اساسش برنور و پرتو پرتوافکن ذات پاك بسی چون ، آفریننده جان جهان است ، بر اساس اندیشه های روشن حکماء پهلوی است و بقول شیخ نمودار میراث دانایان ایران باستان است نمودار افکار مردم مشرق زمین است ، به همین مناسبت تخست شایسته است که در این عصر خجسته از باب هذه بضاعتنا ردّت البنا به پیشگاه ملت و رهبر عالیقدر آن تقدیم گردد که میراث شاهان بلند پایه ، به شاهان باز آیک در سپس بیاد آن مردی که جان و جستم بهرورید ، آنگه زبانم بیاد خداگویاگر دانید اندرز راستی و درستی همی داد و همین میراث مرا بسنده آمد ، آنکه نامش علی واز دودمان علی و عاشق علی بود لقبش سجاد و در همه عمر سجادوار بنانی بساخت و خدای را پرستش نمود لاجرم درشب قدر صائم النهار در سجاده و عراحت و در حال سجود ثبیک حق را اجابت نمود .

فانظروا بعدنا الى الآثار

تلکک آثارنا تدل علینا

سيد جعفر سجادى اصفهاني

# شهاباللينسهروردىوفلسفة اشراق

در نام ولقب وی اختلافی چندان نیست الحلب تذکره نویسان ویرا بنام شهابالدین یعی بن حبثی از برائمکنی به ابولفتح سهروردی بیشناسند، در سهرورد یکی از دهات زنجان بدنیا آمد، به گفته شهرزوری در وی ویا . و و ه قل متولد شد ودر ۱۸٫۱ وفات یافت ویسا مقتول گردید بعضی تاریخ ولادت اورا (۱۸٫۷ گفته الله لکن با توجه به تاریخی که خود شیخ در مورد پایان کتاب حکمة الاشراق داده است و پایان آنرا باذکر روز وسال مشخص کرده است. این تاریخ هاهیچکدام نمیتواند دقیق باشد نهایت بنظر میرمد که تاریخ دوم دقیق تر است بویژه اینکه گفته شده است که کتاب حکمة الاشراق از تألیفات آخر عمر وی بوده است واین معنی چنانکه خواهیم دید از مواردی چند از کتب و رسائلش نموده میشود. باید تذکر داد که تنها قطب الدین شارح حکمة الاشراق ویرا عمرین محمد مکنی به ابوالفتوح می شناسد داد که تنها قطب الدین شارح حکمة الاشراق ویرا عمرین محمد مکنی به ابوالفتوح می شناسد

بهرحال شهاب الدین در اقسام حکمت وفنون دیگر اسلامی تبحری داشت، بعضی گفته اند در علوم غریبه نیز دستی داشته است، اهل ریاضت وسیر و سلوك بوده است از دودمان واصل و نسب او اطلاعی در دست نیست، تنهاگویند که حکمت و اصول را در راغ بنزد مجدالدین جیلی بیاموخت، باصفهان مسافرت کرد و بسیاری از کشب فلمفی را در آن سامان آموخت گویند استاد عمدهٔ وی در آن سامان ظهیرالدین قاری یا فارسی بوده است از مجموعه رسائلش پیداست که با صوفیان برخوردها و ملاقاتها داشته است، از همان اوان جوانی به سیر و سلوك و ریاضت پرداخت وبه مقام مکاشفت نائل آمدگویند پس از سیر آلماق و انفس در من مهالگی به شام و حلب رفت، ملک ظاهر حاکم حلب فرزند صلاح الدین ابویی شیفته وی شد، مجالس مناظره ترتیب میدادوی، در یکی از این مناظرات همه فیلمونان و دانشمندان مجلس رامجاب کرد و حسد و کینهٔ آنها را شعله ور ساخت به سعایتش زبان گشودند و سرانجام مجلس رامجاب کرد و حسد و کینهٔ آنها را شعله ور ساخت به سعایتش زبان گشودند و سرانجام بخواست، در مورد کیفیت قتل او اختلاف است.

درهرحال شهاب الدین در طول عمر کوتاه خود بطور مدام بکار علم و اندوخت دانش و تحمل ریاضت اشتغال داشت و نتیجهٔ فکرسرشار و جوال خودرا مدون نمود که اکنون بمبورت

کتب و رسائل بسیاری در دست پژوهندگان دانش است. از جمله آثار اوست: مطارحات، تلویحات، لمحات، حکمةالاشراق، الواح العمادیه ، الهیاکل النوریه، المقاومات، بستان القلوب البارتات الاهیة، لوامع الانوار، اعتقاد الحکماه، رسالة العشق، رسالة فی حالة الطفولیة، رسالهٔ عقل سرخ، روزی با جماعات صوفیان، آواز پرجبرائیل ، پرتونامه، یزدان شناخت، صفیر سیمره، لغت موران، رسالة الطیر، دعوات الکواکب، الواح الفارسیه، الهیاکل الفارسیه، الواردات الالهیه، طوارق الانوار، النغمات السماویه و رسائل بسیاری دیگر:

شیخ شهاب الدین خود علت تألیف حکمةالاشراق را در مقدمهٔ همان کتاب بیان کرده است و نامی از چند کتاب و رسالهٔ خود برده است وگوید : پیش از این کتاب (حکمةالاشراق) کتبی دیگر مدون ومرتب کردم وهمین طور در اثنای این کتاب و سپس گوید : آن کتب ورسائل را بروش مشائیان نگاشتم و سپس نام آنها را برمی شعرد و گوید این کتابها عبارتند از تلویجات لوحیه و عرشیه ولمحه یا لمحات،

قطبالدین شیرازی شارح کتاب گوید: ازاین بیان روشن میشود که شیخ تلویحات و لمحات را قبل از حکمة الاشراق شروع کرده است وپیش از اینکه آن دو کتاب بیایان رصد به تدوین حکست اشراق پرداخته است. باز در مش کتاب گوید پجز؛ آن دو کتاب کتب دیگری تحریر کردم. قطب الدین توضیح می دهد که منظور وی مقاومات و مطارحات است. البته این عبارت شیخ و توضیح قطب با توجه به بیان عیخ در آخر کتاب مقاومات بدرستی روشن نشده است زیرا شیخ خود در آنجاگوید من قبل از این، کتابی تألیف کرده ام بنام حکست اشراق . سپس شیخ خود در آنجاگوید من قبل از این، کتابی تألیف کرده ام بنام حکست اشراق . سپس شهاب الدین گوید: بعضی از کتب و رسائل قلمفی خود را درایام کود کی نوشتم، قطب الدین گوید منظور وی الالواح و هیاکل و بسیاری از رسائل دیگر اوست.

شهاب الدین بس از بیانی در باب اصول کار و کتب خودگوید: این کتاب یعنی حکست اشراق را بروش و اسلوبی دیگر بر نگاشتم که همان روش ذوق و کشف وشهود است برخلاف روش و سیاق مشائیان که بر اساس بحث وجدل است.

شهابالدین طریق ذوق و کشف وشهودرا نزدیک نے به دریانت حقایق حکمیه میداند.

# شيخشهاب ازديد كاه قطب الدين شير ازى

قطب الدین شیرازی در مقدمه ای که برحکست اشراق نوشته است در باب فضائل و کمالات شیخ اشراق چنین آرد:

اما بعد نیازمندترین آفریده ها وبندگان خدا محمودبن مسعودبن مصلح شیرازی کسه خدا پایان کار او نیکو دارد، گوید: که این کتابی است مختصر و کوتاه بنام حکمت اشراق

تأنیف فاضل وعالم کامل، مظهر حقایق، مبدع دقایق، شهاب الملة والدین ، پادشاه حکمت متانهین وییشوای مکاشفین، ابوالفتوح عمرین محمد سهروردی که روح وی از آلودگی ها پاک باد .

بطوریکه ملاحظه سیشود، قطبالدین شیرازی نام ویرا شهابالدین عمربن محمدسکنی بابوالفتوح آورده است نه ابوالفتح وعمر نه یعیی. تذکرهنویسان اغلب کنیهٔ ویرا ابوالفتح و نام اورا یعیی ذکر کرده اند. درهرحال تحقیق دراین اس بمهدهٔ تذکره نویسان است.

باری قطبالدین گوید: این کتاب یعنی حکمت اشراق اندوختهٔ عجایب و مالاسال از غرائب است واگر چه حجم آن کم ولکن حاوی دانش بسیار است، نام او بس بزرگ ، شوکت و مقاسش بس والاست، سئتمل است بر براهین واضحه، تا آنجا که در زبین بههاور کتابی بهتر و شریفتر ونفیس تر ازاین در بخش الهیات و راه وروش رسیدن به حق وجودندارد وسزد که سطور آن بامداد نور برگونه حور نوشته آید ومعانی آن با خامهٔ اعلی بر لوح نفس بر نگاشته شود.

این کتاب شامل حکمت اشراق ومتضمن اعتقادات شیخ اشراق و مورد اعتماد وی است و خلاصه ایست از سائل حکمی که بنزد او محقق شده است و بدان گرویده است، یعنی مباحث ومطالبی که باك از شبهه ومبرا از شكوك است.

خلاصه ایست از مسائل ذوقی که در سیر وسلوك راه راست وپیوند بانوار مجرده اورا حاصل شده است. وبوسیلهٔ همین دانش است که شیخ بعقام جبروتی خدا رسیده است وخوشیها ولذتهای نعیم الهیرا دریافته است.

این کتاب از یک سو شامل مهترین و سودمندترین سائل حکمت بحثی است و از سوی دیگر مشتمل است بر والاترین و روشن ترین سائل حکمت ذوقی، زیرا شیخ درهردوبخش از حکمت یعنی حکمت ذوقی ویحثی سرآمد بود، اورا اندیشه های ژرف و مقامی بس بلند است تا آنجاکه اندیشه های دانائی به ژرفنای وی نرسیده است ژیرا شیخ دراین کتاب سائل و اموری بس شریف و راژهائی بس نفیس بر نهاده است و بدان گویا شده است،

ابن كتاب متضمن اشارات دانايان گذشته و تلويحات اولياءاته است.

از جمله رازهای شریف که دراین کتاب نهاده است بیان وتوجیه جهان اشباح است. که بسیاری از امور و ازجمله بعث آدمیان و وعد ووعید وآنچه سربوط به پیاسبریها و خارق عادات است مانند کرامات و معجزات وییان علل انذارات و اسرار لاهوتی وانوار قیوسی همه براساس آن یعنی وجود اشباح است.

آن اموریکه بجز از راهی که شیخ برنته ومنهجی که او بگذرانده است هرآنچه دربارهٔ آنگفتگو شود جز خیالی بیش نیست، زیرا چنین فباشد که هردانشی به قبل و قال وهر معرفتی

به گفتار حاصل شود چه آنکه بعضی از دانشها از راه توجه براز نهانی و قوت قدسیهٔ حدسیه واحوال بدست آید نه به گفتار [ باید توجه داشت که قطب الدین خود ذوق عرفانی واشراقی داشته است و بهمین جهت است که کشش خاصی نسبت به حکمة اشراق پیدا کرده است].

همچنانکه شیخ الرئیس ابن سینا بدین اصل نیز توجه کرده است وآگاه شده است و در مواردی از کتاب اشارات وشفا و نجاتگوید « تلطف سننفسک» روح ونفس خود رالطیف ویاریک بین گردان. وزیزگوید: «فاحد س شفاه دراین سورد از نیروی حد س و قوت قدسی خود امدادگیر و کمک بخواه.

وبالجمله این کتاب دستور غرایب و فهرست عجایب است واسرار ورموز آنرا درنیابند مگر آنانکه درقلهٔ بلند حکمت ودانش باشند و در میدان وسیع دانش و ذوق بتازند و بدانند که هرسیاهی خرما نباشد و هرقرسزی شراب نه و این امر خودگواه است که شیخ درحکمت گامهای راسخی برداشته ودر فلسفه بد طولائی دارد ودلی روشن و استوار و ورانیروی کاسل قدسی باشد در کشف امور و حقایق جهان و ذوقی شامل و روشن دارد دریافت انسوار الهیه .

روشن شد که حکمت ذوقی ویحی هردو راه وروش اشراق است واین همان چیزی است که صدور حکمت و اعلام نخمتین آن که در شمار پیامبران و اصفیاء واولیاء خدایند بمانند «آغاثاذیمون وهرمس وانهاذقلس و فیاغورس وسقراط وافلاطون» و امثالی آنان مقر داشته اند وینای آنرا بریخته اند، آن کسائی کمه دانایان ویزرگان به فضل و دانش وحکمت آنان اعتراف دارند ودرپیش کسوتی آنان ملل مختلف سخن گویند. اینان همان کسائی هستند که خودرا متشبه بمبادی و متخلق باخلاق الهی کرده اند واز قید تعلقات مادی برهنه گردید اند و بدانش ها ومعارف حقیتی آرامته شده اند. آنان که شایسته و لایقند که فیلموف نامیده شوند ، زیرا فلمفه عبارت از تشبه بذات باك باری تعالی است باندازهٔ توانائی انسانها بمنظور دریافت وبلست آوردن خوشبختی جاودانی. چنانکه امام صادق فرمودند « تخلقوا مینخلاق الله» یعنی خودرا بواسطهٔ احاطت تامه بمعارف و علوم حقه وبرهنه شدن از جسمانیات شبیه به خداگردافید.

این بخش از حکمت یعنی حکمت اهل خطاب «حکمت ذوقی» که این کتاب حاوی آنست همان است که بارها خدا در مقام احسان و امتنان در قرآن مجید از آن یاد کردهاست که و ولقدآتینا لقمان الحکمة» و نیز فرموده است «وسن یؤت الحکمة نقداوتی خیراً کثیراً» و بجز اینها از آیاتی که دلالت بر شرف حکمت و مرتبت بلند آن دارد.

وسی نمایاند که حکمت از اموری است که شایسته است انسان در تمام مدت عمر خود بدان توجه کند و بیندوزد چنانکه حضرت رسول فرمودند «من اخلص تنه اربعین صباحاً ـ شهرت بنایع الحکمة من قلبه علی لسانه».

در شرف و مرتبت بلند حکت همان پس که خدای جهان خودرا حکیم بخوانده است که فرمودند «الذی هو تنزیل من حکیم حمید» واین همان حکمتی است که خدای بزرگ یر اهل آن منت گذارده واز نا اهلش منع کرده است، نه آن حکمتی که مردم زمان ما برآن افتاده اند و بدان توجه دارند.

زیرا آن حکمت رسمی باوجود آنکه اساس و پایهاش معلول است، خود مورد جدال و نزاع وخلاف است وفروع ومسائل آنهم درهم و پر از اباطیل وسخنان بیهوده است ، از کثرت جدل وخلاف بمانند درخت بید بی بهره و ثمر است.

ویدین جهت است که هیچ خواستار دانشی در طول زندگی خود از آن بهرهای بر نگیرد وهیچ بدبختی بدان خوشبخت نشود و بلکه آدمیان را از راه حق و راست بدور کند.
بسیاری از سردم را گمراه کند و عدمای را رهبری، اجمالی است که نیاز به تفصیل دارد ومانند
قرآن است که آنرا تأویل لازم است و نکن نادان ستمکار است و انصاف و داد از سیان سردمان
رخت بر بسته است.

و نه آن حکمتی که مشائیان ویاران معلم اول یعنی ارسطو بدنبال آن رفته اند ، 
زیرا قواعد آن بس نا توان و مسائل آن باطل است [که گفته اند: بای استدلالیان چویی بود. 
بای چویی سخت در تمکین بود] چنانکه در مطاوی بیانات شیخ و شرح این کتاب روشن 
گردد، یعنی در سواردی که بوست ها از سفزها جدا گردد.

مضافاً براین، اینان حکت ذوتی را کلا رها کردهاند واز اصول به فروع رضه اندوحتی حکت بحثی راهم با ایرادات بسیار ونقوض بی شمار در واقع مطرود و مردود می دانند و بااین عمه خود را حکیم دانند. این همه کارها برای حب ریاست کردند و بدین جهت از رسیدن به مقام والا و مشاهدت حقایق جهان و ادراك انوار مجرده محروم ماندند، زیرا مشاعده مجردات ورسیدن به حقایق واسرار عالم ملک و ملکوت از راه فکر و انتظام دلیل قیاسی واز راه نصب تعاریف حدی ورسمی ممکن نباشد و بلکه تنها از راه فکر و انتظام دلیل قیاسی واز راه نصب انوار اشراقیه که بی دربی آید و تابد، نفس آدمی از بدن جداگردد و تعلق وارتباط آن بانوار مجرده آشکارگردد و تواند که مجردات نفسی و عقلی را اندر یابد و متطور به نفوس مجرده شود و متشها پذیرد همچنانکه آینه در برابر صورت زیبای زنان منقش به جمال وصورت آنان گردد.

وهیچ کس را نتوان حکیم و دانا خواند ودانست مگر آن کس که بر جهات مقدسه و انوارسلکوتیه که وجههٔ کبری است آگاهی هابد که فرسودند ولکل وجههٔ هوسولیها» [ منظور حکیمی است که مفاد آیهٔ شریفه است که فرسود یؤتی العکمهٔ من شاء].

وهیچ کس را نتوان از متألهان شمرد مگر آنکه بدن و کالبد وی سان هیرهن شود که هرگاه خواهد بدر آرد وهرگاه خواهد به تن کند، هرگاه خواهد خلع کالبدکند، تواندکه

تن را رهاکند و باسمانها وعالم نور بالا رود و اگر ارادت کند بهر شکل و صورتی اندرآید.

این تدرت و توانائی از راه نور تابنده ویارته های الهی سکن گردد.

نمی بینی که آهنی که گداخته شود ازراه مجاورت آتش متشبه بآتش سوزان گردد وهمان کارکند که آتش کند.

پس شگفت نباشد که اگر نفوس آدسیان ازانوار مجردهٔ ملکوتی اشراق گیرد وازنور غدائی روشنائی پذیرد، همهٔ موجودات جهان هستی ازوپیروی کنند همچنانکه ازفلسیان پیروی نمایند.

باشارات این نفوس چیزها آید وهرآنچه راتصور کرده ویخواهند واقع هود ویدین-ترتیب ویدین سان باید کار کرد که «فلیعمل العاملون» واین چنین باید دراین راهگام گذارد و قدم برداشت.

ارخواب غفلت يبدار شويد وبهاخيزيد وفرصت راغنيمت دانيد.

ای کسانیکه دلروشن وچشم بینا خواهید تا ازراه تحلیهٔ نفس بفضائل روحانی و تخلیهٔ آن ازردائل جسمانی نیرویی عقلی بدست آرید که بدان نفسهای خود رابعالم ملکوت رمانید تا درزمرهٔ سکنهٔ جبر و تیان قرارگیرید وازقید طبیعت رها شوید وازوابستگی های حوادث کون برهید، بواسطهٔ عیان ازبیان بی نیازگردید و معارف حقه را از نفوس افلاك دوار اندر یایید و درعنصریات تصرف کنید، همچنان تصرف خداوندان ثروت و مکنت درملک خود.

هرکه خواهد این مراتب ومدارج بدست آرد ویدین مقام ومنزلت رسد بناچار باید این کتاب رابخواند وسانی ومعانی آنرا دریابد وشرایط آنرا برعهده گیرد، آنسان که بمعانی آن دست یابد. هرآن کس که بیازماید بناچار تصدیق کند ویدان گرود، هرآن کس که دراین راه ریاضت کشد این حقایق ویرامطم گردد.

زیراکه این کتاب سیدان وجولانگاه خداوندان بعث و کشف است، درشهرت واشتهار بعانند آفتاب نیمروز است، چشمها بدان دوخته، اندیشه ها دراین میان بعسابقت وپیش دستی پرداخته دستهای آزمایش آنرا نقادی وصرائی کرده است، سرشت وطبعهای خرد و کلان آنرا پسندیده وزیکو داشته اند، وبا این وصف هیچ یک ازدانایان حقایق آنرا درنیافته ومطالبی بدین سان برننگاشته ودری بدین درخشندگی نسفته اند واگر چه دانایان دراین باب ومسائل سخن بسیار رانده اند، لکن مطالب وحقایق آن همچنان پنهان مانده است وبعانندگنجی پنهان وصرپوشیده می باشد ودری است که همچنان نامفته است وسرسری است که ترکیب وپیوند نیافته.

زیراکتابی است درفن خود بس غریب ودرصنعت خود بس شگفت آور تا آنجاکه از لحاظ ایجاز و کوتاهی سخنی است شبیه به سعماها واگرچه ازلحاظ حسن ایراد واظهار والسجام عبارت درحد اعجاز است.

پس نفس من راخوش نیامد که این سخنان گهربار ومطالب تازهٔ بدیم ودرخشان که سفز ولب دانش وخلاصه وزیدهٔ سیر وسلوك است همچنان درحجاب ابهام بماند وازفهم ودرك آدمیان پنهان ویدور باشد.

پس لازم آمدکه آنرا شرحی کنم ودشواریهای آنرا باز نمایم، باشد که ازین راه م مشکلات آن روشن شود وازالفاظ، معانی باریک ودقیق آن بنهم آید ونقاب ایهام ازچهرهٔ معانی برداشته شود من تنها به گشودن مشکلات وروشن کردن الفاظ نارسای آن اکتفا کردم و برایضاح ونمودن معانی باریک ودقیق آن بسنده کردم.

بطوریکه ملاحظه می شود درمقدمهٔ قطب الدین علاوه بر مقام وموقعیت این کتاب یعنی کتاب حکمة الاشراق مقام شیخ را ازلحاظ حکمت بحثی و ذوقی و شخصیت علمی نموده لست و درضن اشاراتی به بانیان حکمت ذوقی کرده است که ما دراین باب بعدا بعث خواهیم کرد.

# سیر اجمالی در تعاریف فلسفه و اینکه حکمتذوقی چیست ۹ و مستند و مأخذ شیخ اشر اق چیست ۹

مقصود ازحکت ذوقی همانطور که خود شیخ گوید حکمتی است که براساس یافت و کشف وشهود استوار است نه بربنای برهان واستدلال، زیرا بنظر شیخ استدلال ویرهان آدمی را به حقایق رهبری نمی کند. وی خود گوید: من مسائل حکمت ذوقی را ابتداء ازراه یافت و کشف وشهود به ست آوردم وسپس درجتجوی برهان ودلیل برآمدم نه برعکس، درحالی که درفلسفهٔ بحثی نخست مبنای آن استدلال است بدون آنکه مسائل ومباحث آن محقق شده یاشد وحتی برای استدلال کننده نیز باور نشده است وخود درآنچه اثبات می کند تردید وشک دارد ودل اوآنچه بزبان گوید واستدلال کند نپذیرد، درحال که درحکمت ذوقی نخست دل می پذیرد وآن راباور می کند وسپس بدنبال برهان می رود. وی گوید: من خود آنچه رایافتدام باور دارم وبرای خود نیاری به برهان واستدلال ندارم واگر استدلال وبرهانی اقامت کرده ام، باور دارم وبرای خود نیاری به برهان واستدلال ندارم واگر استدلال وبرهانی اقامت کرده ام،

دربارهٔ اینکه حکمت ذوقی از کجا آمده است وشیخ چگونه بدان دست یانته است مخن بسیارگفته شده است که بعضی ازگفتارها بطور کلی دور ازواقعیت است و بعضی دیگر مظنون ویا مشکوك است.

برای روشن شدن قسمتی ازاین واقعیت واینکه شیخ اشراق چگونه وازچه راهی سوجه حکمت اشراق شده است وانگیزهٔ وی دراین امر چه بوده است ضمن بررسی موضوع از دیدهای مختلف قسمتی از مقدمهٔ خود اورابعد نقل می کنیم.

بطورسلم شیخ ازحکمت یونانی وبحث وجدال وسنظرات بی فایده سخت فرسوده و خسته می شود ویا دهن جوال خود ستوجه دریافت حقایق ازراهی دگر شده است که دور از جدال وجنانا مدرسه باشد واحیانا ممکن است غرور ملی اورا بدین راه وروش واداشته باشد، دراین مورد بعدا سخن خواهیم گفت و تا آنجا که توانائی این حقیر باشد نکات باریک و سبهم آن را روشن می کنم. و اکنون پارهٔ از تعاریفی که درطی تاریخ فلسفه شده است با ذکر استیازات و روشهای هریک از سکت ما رایان میکنم تا از این رهگذر اساس کار حکمهٔ اشراق تاحدی روشن شود.

## نظرى به لعريف يا تعاليف فلسقه

بطور کلی تعریف قدیمی فلسفه که ظاهراً ریشهٔ آن حتی به حکماء قبل از ارسطو و افلاطون میرسد و باصطلاح باساطین العکمة، این است که « الفلسفة هی العلم باحوال اعیان الحوجودات علی ماهی نی نفس الاسر بقدرالطاقة البشریه » این تعریف با همه جا سعیت و مانعیت مورد نقض واقع شده است و مورد پسند فلاسفه اسلامی و هم فلاسفه ذوقی واقع نشده است و متوسل به تعاریف دیگری شده اند مانند «صیرورة الانسان عالماً عقلیاً مضاهیاً للمالم د العینی » ویاداتکمال الانسان فی سرتبة العلم والعمل ».

والبته دراین بین کلمه فلمفه تبدیل به کلمهٔ حکمت، شده است باتباس از آیه شریفهٔ قرآن که حیفرماید «یؤتی الحکمة من بشاه» با تبدیل کلمهٔ فلسفه به کلمهٔ حکمت که ریشهٔ اسلامی دارد بطور کلی تعریف آنهم تبدیل وضع پیدا میکند ویجای بحث در حقایق موجودات، نوری میشود که «یقذفه انته فی قلب من بشاه» و بدین ترتیب فلسفهٔ یونانی در برابر حکمت اصلامی و حکمت دوقی ایرانی و حکمت اهل خطاب قرار میگیرد و مسیر آن از بحث به ذوق تبدیل میشود و «خالة المؤمن» میشود و از یک روش نظام یافتهٔ خاص تبدیل بروش و نظام بینفلامی میشود.

بدون اینکه خواسته باشیم تعریف جامع وسانمی برای این بخش از حکمت کردهباشیم ویمانند اهل بحث و منطق و استدلال حدود وثغور آنرا در چهارچوب خاص معین کنیم گوئیم ب

آنچه شهوراست و شهابالدین خود نیز تصریح کرده است افلاطون فیلسوفیونانی بنیانگذار این بخش از حکت بوده است در سرزین یونان، البته چنانکه خواهیم دید شهابالدین معقد است که مؤسسحقیقی فلیفه اشراق زردشت بیابر بزرگ ایرانی است بهرحال تعریفی که برای حکت اشراق کردهاند دراین حدود است که اولا حکت بهرحال در برابر حکت بحثی قرار دادهاندوگفته اند حکت اشراق حکمتی است که مبتنی برتایش و اشراق است، حکمتی است عیر رسمی در برابر حکت رسمی.حکت اهل خطاب است در برابر

حکمت اعل بلحث ، حکمت ایمانی در برابر حکمت یونانی و این مطلب قطعی است که در جزائر یونان اساس حکمت بر استدلال و قیاسات منطقی استوار شده است که طرز تفکر تجریدی و کلی سازی است، همه چیز از دیدو نظر متفکران یونانی بر نظام وطبق تواعد خاص منطقی است.

آنگونه منطقی که در چهارچوب متولاتی ارستو قرار دارد ویا مقولات در چهارچوب قر طرح ریزی شده است آن منطقی که تنها آلت و ایراز اندیشه است و دستور فکراو اندیشه را سیاموزد و قیرا با این طرز تفکر میتوان فلسفهٔ مشاءرا مهار کنندهٔ فکر و اندیشه دانست دریک بعد. حکیم اشراقی چنین می اندیشد که اولاچه کسی ثابت کرده است وضانت داده است که روش ارسطو برای فکر درست باشد و ثانیا برفرضی که درست باشد چه کسی گفته است که معین روش کافی است که نتیجه گرفته شود که ارسطو خاتم حکما و اندیشندان است ؟ و تائیا این روش روش یک بعدی است و افکار و اندیشه های بشری در فضائی جولان دارد که لایتناهی است و حدو مرزی نمیتواند داشته باشد و ندارد.

وآیا درست است که فکررا در نظام معینی جریان داد و از جولان آن درجهات سختلف جلوگیری کرد؟ وآیا با تفکر یک بعدی میتوان جهان را آنطور که هست دید وهمه ابعاد آن را مشاهده کرد.

مگر نه این است که همهٔ موجهدات جهان از یک رابطهٔ خاص علی و یا وحدت جمعی برخوردار است.

دراین باب یعنی در جرح ونقض فلمغه یک بعدی ارسطوئی از همان روزگاران قدیم اظهارنظرهائی شده است. والبته هرکس از راهی دراین طریقگام برداشته است که اشاره غواهد شد.

مثلا ابوریحان بیرونی ریاضیدان وفیلسوف بزرگ ایران که معاصر شیخ الرئیس این مینااست . بر این روش بعنی روش منطق ارسطو و حکمت آن سخت اعتراض کرده از اینکه مرد بزرگی بمانند پورسینا یکسره و دربحت خودوادرچهارچوب افکار واندیشه های ارسطو زندانی کرده است ونمیخواهد ویا نمی تواندگامی فراتر نهد و آزادانه فکرکند و از تارهای عنکبوت آسای او خودرا نجات دهد سخت ناراحت بوده، مشکلاتی در برابر او قرار میدهد که همه ناشی از طرز تفکر یک بمدی ارسطو است واین کارزا نه بدان جهت می کند که ایراد واشکالی برای رفیق و دوست علمی خود فراهم کرده باشد و بلکه بدان جهت که شایدمتنبه شود وخود را از قید ویند اسارت ارسطو رهائی بخشد البته نباید فراموش کرد واشاره خواهد شد که بحیای نحوی فیلسوف اسکندرانی و مدتها بعد زکریای رزای هر یک بنحوی ارسطورا مورد تقدوانتاد فرار داده بودند و کار ارسطورا در طبقه بندی مفاهیم کلی و احیاز قمبول و اجناس بیهوده ویا غلط دانسته بودند.

چه آنکه در قرون متمادی تعلیمات ارسطو مدار دانش بشری و معرفت جهان علم بوده است واساس فلسفه وسایر علوم در چهارچوب این افکار حل و فصل میشده است، اخلاقیات واجتماعیات وافکار کلامی ومذهبی و علمی همه در کادر قیاسات منطقی و اصول طبقه بندی اجناس و فصول وحدودی که صرفآ اموری قرار دادی است دور میزده است و ازاین رهگذر بشر بجائی نرمیده است نه در قسمت علوم مادی و نه در کشف حقایق و امرار ورموز عالم ماوراه طبیعت. شیخ شهاب الدین مهروردی نیز یکی ازافراد انگشت شمار جهان علم وقلمفه است که این قلعه فولادین ارسطورا درهم می ریزد.

طریق رسیدن به حقایق علمی در جهان طبیعت یاراه وروش استدلال ریاضی مفیداست ویا راه و برای رسیدن به حقایق علمی در جهان طبیعت یاراه وروش استدلال ریاضی مفیداست ویا روش استدلال تجربی ویعبارت دیگر یاراه استناد به تجربه وآزمایش است در حقایق طبیعی ویا توسل به استدلالات هندسی و ریاضیات است در علوم ریاضی و حقایق علوم محاسباتی در این بین باقی سیماند دانش برسوز و اسرار خلقت و جهان ستانیزیک که استدلالات منطقی ارسطو برای نیل بدان کافی بنظر نمی رسد و اصولا علم برسوز و اسرار ساوراء طبیعت را چگونه میتواند ازاین راه بدست آورد راهی که خلاصه میشود در چند مقدمهٔ قراردادی و ترتیب صغری و کبری، بنابراین اگر راهی باشد بدان سوی طبیعت آن راهی دیگر است وآن همان راه کشف وشهود است، راه الهام و وحی است.

## نظام مقولى وشيخ اشراق

بهرحال روشن شد که نظام مقولی ارسطوئی و اساسطبقه بندی مفاهیم ذهنی و کلیات بر اسوری است که ساخته و پرداختهٔ افکار یک بعدی است و مسئولیت مطابقت و عدم مطابقت آنرا باواتع ونفس الامر حتی ارسطوهم خود به عهده نگرفته است واگر بنا بود که فلمفه بحثی بر مبنای این حدود و تعاریف آدمی را بواتعیات رهبری می کرد در طی تاریخ گذشته همه حقایق جهان مکشوف و بلکه مشهود شده بود درحال که تنهانه چنین نشده است بلکه علی الدوام بنادانی وجهل بشرهم افزوده شده است.)

وحتی چنان مینماید که این نظام مقولی بسان تارهنکبوت است که از دورنمای بشر کاسته، فکر و دید آدمیرا در یک دایره ویا یکراه تنگ وتاریک معدود مینماید ویا بمانند پیلهٔ ابریشمی است که بدور صاحب خود حصاری بوجود میآورد و اورا در تنگنای غیر قابل نجات معبوس میدارد واز میر آفاق و انفس و جولانگاه وسیع فکری محروم میکند.

مولانا جلال الدين كويد ب

فلمنفى گويد زسعقولات دون

عقل از دهلیز می ناید برون

فلسفی منکر شود درفکروظن نطق آبونطق خاکونطق گل فلسفی کسو منکر حنائه است فلسفی مر دیورا منکر بسسود گرندیدی دیورا خودرا بین

گو برو سر را بسدان دیبوار زن هست معسوس حواس اعل دل از حواس انبیا بیگانه است در هماندم مخرهٔ دیسوی ببود بی جنون نبود کبودیبرجیسن

\* \* \*

اندرین بحث ار خرد رمبربدی لیک چون سلم یذق لم یدربود

فخر رازی رازدار دین بــدی عقل برتخیلات او حیرت فزود

\* \* \*

تا فکردی بت تراش ویت پرست باده در جامست لیک ازجام نیست زین قدحهای صورکم باش سست از قدحهای صور بگذر سایست

#### عقل محض

همانطورکه اشارت رفت عقل معضی که پیروی از آن راه وروش مشاه است در نظر شیخ اشراق بسیار ناتوان و نارما است بویژه در باب کشف حقایق و رموز جهان هستی وآنگهی عقل چیست و کدام عقل ؟ عقل مشوب به ظلمت و تاریکی، عقل آلوده به مادیات، عقلی که عقال است ویند، بوسیلهٔ این عقل هیچ مجهولی را نتوان معلوم کرد و هیچ حقیقتی را نتوان کشف کرد.

گفته اند :

نهاية اتدام العقول عقال

و اکثر معیالعالمین ضلال زین قدم زین عقل روییزارشو

چشم غیبی جوی ویر خوردار شو

زين نظر زين عقل نايد جزدوار

پس نظر بکذار ویکزین انتظار

**应 本 本** 

غیر عقل وجان که درگاوخراست

آدسیرا عقل وجان دیگر است

\* \* \*

صد هزاران فضل دارد ازعلوم

جان خودرا سىندانىد اينظلوم

داند او خاصیت هرجوهاری

دريان جوهر خود چون خرى

شهاب الدین گوید : این روش گرچه از لحاظ تعلیماتی راه وروش سناسبی است ولکن از لحاظ کشف حقایتی نمیتواند محصولی بدست دهد و اصولا اساس حملات ابوریحان هم بر پورسینا بر همین اساس است، نهایت نظر ابوریحان در ناتوانی و نارسائی منطق ارسطو سربوط به کشف وسوز وحقایتی جهان به کشف حقایتی علمی این جهان است و نظر شهاب الدین سربوط به کشف وسوز وحقایتی جهان ماوراء است.

## نظامفكرى افلاطون وونوافلاطونيان

گفته شد که در کلمات شهاب الدین ناسی از افلاطون برده شده است وگرچه اورا مؤسس و بنیانگذار حقیقی مکتب اشراق نمیداند لکن ویرا بعنوان یکی از اساطین ذوق اشراق بحساب می آورد ، و البته شهاب حق دارد که در بسیاری از سوارد خود را پیرو این فيلسوف بزرگ بدائد زيرا همانطور كه اشارت رفت شهاب الدين نه خودرا خاتم فلاسفه سيشمارد و نه کسی دیگررا و درهای حکمت و دانش را بر روی همگان باز ومفتوح میداند همچنانکه الخلاطون در يونان باستان برهمين عقيدت بود ونو الخلاطونيان حوزة اسكندريه ثيز از اين خط مشى پيروى ميكردند افكار وآراء افلاطون را بدرستى مى توان از خلال ساحث مربوط بمدينة فاضلهٔ آن اندریافت، وی گرچه در نظام فکری فلمفیخود در باب مثل پیر و نوعی از طبقه ـ بندی بوده است لکن این طبقات سرتبط اند و در وضع خاص روحانیت قرار دارند، درنظاسات اجتماعیش نیزگرچه طبقات و تقلیم بندیهای او بر سنای خصائص ذاتی است ولکن تربیت و تعلیم را نیز مؤثر میداند و بالاخره نوعی از تبدیلات و تحولات را در طبقات اجتماعی جایز ميشماردوهراندازههم كهكفته شوددرتحت تأثيرنظام موجودخود بودهاست وبااحتياط قدم برميداشته است سم ذلک ذوق هنری و شعری ویالاخره اشراقی او در تمام شئون نظامات اجتماعی او نمودارست لکن ارسطو سعی سی کند از واقعیت سوجود بحث کرده و آنچه هست سورد بررسی قرار دهد وبالاغره بقول حاجملاهادى سيزوارى ترتيبي بدهدكه منطق واصول استدلالي او بصورت میراث اسکندر درآید، نخمت اندیشدهای بشری را محدود می کند وسیس بر حسب وجود طبقات اجتماعی خاص که ناشی از تحدیدآنها در نظام مقولی است علوم را طبقه پندی کرده بعضی را ویژهٔ آقاها میداند و بعضی را ویژه برده ها، علم سیاست وملک داری را بطور مطلق براى بردگان تجويزنميكندواين همان چيزي است كه درقرون بعدحتي خشم خريجان كليما ها را عليه خود بر مى انگيزد ويقول شهاب الدين نخوت وغرورزياد از حد اورا برآن ميدارد كه حتى شاگردانش اورا خاتم حکما و فلاسفه بدانند واین همان چیزی است که حکیم اشراقی ما از آن اباء دارد وگویدگرچه ارسطورا درحکمتوفلسفه مقاسیبس بلند و ارجمند استلکناین اسر موجب نميشودكه ويرا خاتم حكما بدانيم.

اشاره شد که در نظام فلسفه اشراق درهای دانش همواره بروی همه باز است هیچ

انديشة را نبايد تيد و بند زد ودر نظام خودخوا هانة خود محدود كرد زيرا:

عالم هستی را ابعاد مختلف است و ابعاد آن بعدد انفاس خلایتی است ویا دید یک مهدی نمیتوان آن ابعاد سختلف را دید زد واین است معنی عدسی که در کلمات فلاسفهٔ دوتی آسده است. و فیرو حدس ویافت و اشراق مستنیمی که در کلمات این دسته از حکما آمده است بههین معنی است که خارج از حد تعاریف و اصول موضوعه و علوم متعارف و اصول کلی امتناع اجتماع ضدین ویا امتناع ارتفاع و اجتماع نقیضین و جز آنها راهی دیگرهم برای کشف حقایتی هست وآن راه کشف و شهود و اشراق مستقیم است.

نهایت امری که میتوان از مزایای طرز تفکر مشائی دانست این است که یک نظام تعدیل شده برای جوامع بشری بوجود میآورد و نظام ادبی و فرهنگی و بالاخره فکری رابرای مدتی نا محدود ثابت نگه میدارد وازاینجا است که گفته اند نظام ارسطوئی نظام مهارکنندهٔ افکار و اندیشه ها است.

## مقام الهام ودر حكمت اشراق

سیدانیم که افلاطون یک هنرمند و یک شاعر وادیب توانا بود وی گوید ارباب هنر هیچگاه در هنر خود ستأثر از عقل نمیباشند و بلکه ستأثر از وحی والهاسند، هنرمند آن کسی است نه باتکاه وحی والهام اشیائی را بیافریند در نهایت زیبائی (رجوع شود به قصةالفلسفة الیونائیه ص ۱۸۷-۱۹).

ودراینجا یک قست از بیانات شیخ شهاب را که دراین موردیعنی روشن شدن اساس حکت اشراق وسب تألیف آن است میاوریم وسپس به تحلیل افکار او می پردازیم.

سبب تأليف حكمة الاشراق بقلم شيخ شهاب

وی هسس از حمد وستایش خداوند و درود بر پیاسر ختمین مرتبت واولیاء کرام اوگوید:

اما بعد ای برادران من بدانید که چون خواست شما از من فزونی یافت و در نگارش حکمت اشراق اصرار شما از حد بگذشت تا آنجا که عزم راسخ من را از خودداری و استناع درنگارش حکمت اشراق سست گردانید و اعراض و استناع سرا دگرگون کرد و نتوانستم که از خواست روزافزون شما سر باز زنم.

(اگر خدای توانا در جهان ازلی از دانایان پیمان ومیثاق نگرفته بود که دانش خودرا بنمایانند و آدمیان را از نور دانش خود بهروسندگردانند وزیز اگر نه این بود که فرمان وحکم خدایی از سمیدر جلال وعظمت صادر شدی آن قرمانی که اعراض و سرپیچی از آن آدمیان را از حق بدر کند، زیرا از قرمان خدای نتوان روی گرداند وحکم ازلی اورا نادیده گرفت و راهی

که نموده است نیمود، هرآینه سن را داعیگام نهادن دراین راه و اقدام براین کار و اظهارآن نمیهود و دراین راه دشوارگام نگذاردسی، زیرا شما ای برادران آشکارا و به نیکی سی دانید که این راه راهی است بس دشوار.

ازاین بیانات معلوم میشود که اولا کسانی دیگر بوده اند که خواستار زنده شدن حکمت شراق و میراث گذشته بوده اند.

وثانیاً خود شیخ از اقدام باین کار وحشت داشته است وآنرا راهی بس دشوار میدانسته است .

سپسگوید: شما ای برادران همواره از سن خواسته اید که کتابی برنگارم که بیافته های ذوتی خودرا یعنی آنچه در خلوات وسیروسلوك وریاضت و هناگام تجرد از دنیا بافته ام بنیابانم، زیرا هرکس دراین راهگام گذارد و کوشش کند و ریاضت کشد حقایتی را دریابد، چه آنکه هر کوشش کننده ای را ذوتی است و هر ریاضت کشنده ای را یافتی، ناقص یا کاسل، فزون یا کسم .

شیخ پس از این بیان بروشنی و روشنینی ودلآگاهی خاصگوید؛ دانش و حکمت بردسته وگروهی خاص وقف نباشد، تالازم آید که پس از آن درهای تاپش انوارروحانی بسته گردد و راه حصول وفزونی دانش بر جهانیان بند آید ودریافت حقایق حکمیه معنوع گردد . بلکه دانش حقیقی حقه همگانراست وراه فزونی آن همچنان باز سیباشد و خداوند بخشندهٔ دانش غیب بخل نمیورزد و بخیل نمیباشد.

و بدین ترتیب به مکوست مطلقهٔ ارسطو برحکت و خاتمیت او خاتمه می دهدونظرورای کسانی که حکمت و فلسفه را به ارسطو وافلاطون پایان بافته می دانند مردود می شناسد وگوید: بدترین روزگاران آن روزگاری است که بساط ریاضت و کوشش برچیده شود و اندیشه ها از جریان باز ایستد و درهای سکاشفات مسدودگردد و راه مشاهدات حقایق بسته گردد.

(بطوریکه سلاحظه می شود شیخ این رأی وعقیدت راکه حکمت به ارسطو عتم شده است بدیختی وسیه روزی بشر می داند)

سپس در باب کتابهای دیگرکه قبل از حکمت اشراق بروش مشائیان تألیف کرده است مانند تلویحات و لمحات و کتابهائی که در ایام کودکی تألیف کرده است مانند الواح و هیاکل بیاناتی دارد وگوید؛ اما این کتاب را روشی دیگر است، آن روشی که نزدیک تر از روش اول است و منظم تر و مضبوط تر است.

مطالب و حقایقی که دراین کتاب نهاده ونوشته ام نخست از راه نکر و اندیشه سرا ماصل نشده است و بلکه از راعی دیگر یعنی از راه ذوق ویافت آمده است نهایت پس ازآن

برای اثبات آنها به جستجوی برهان برآمدهام وبرهان ودلیل آوردهام، بطوریکه هرگاه خود از آن دلائل وبراهین اعراض کنم، و روگردانم وبدانها دست نیاویزم سرا نیازی بدانها نباشد. و رخنه ای در باور من نیاید و شک شکا کان سرا به شک نیندازد.

و برآنچه من از علم و دانش انوار روحانی بیاورده ام ویادآوری کرده ام وهمهٔ مسائل و مطالب و تواعدی که برآنها نهاده شده وبر بنیان آن استوارگردیده است هرآن کسی که راه خدای عزوجل بیماید و سالک این راه باشد، مرا سساعد و همراه باشد ودر وتوف براین حقایق با سن همگام و همراه باشد وآن دریابد که من یافته ام زیرا راه درست و حتی یکی است.

این راه یعنی علم و دانش انوار روحانیه، راه و طریقهٔ دریافت و ذوق پیشوای حکست و رئیس آن وسرآمد همهٔ حکیمان و دانایان یعنی افلاطون خداوندنمستهای ظاهره و باطنه است.

وهمین طور راه وروش کمانی است که در روزگاران پیش از وی بودند، بمانند پدر مکیمان یعنی هرمس تا زمان وی از بزرگان حکماء و استادان دانش بمانند انباذقلس و شاغورس و جزآن دو.

والبته سخنان پیشینیان همه بررمز بیان سیشده است وبنابراین هرآنچه دیگران برآنان ایراد کرده ویتاخته اند اگرچه ستوجه جهت و روی آشکار سخنان آنان سیتواند باشد و با ظاهر کلمات آنان سازگار است لکن باخواست و مقصود وجهت و روی نهانی کلمات آنانسازگار نمی باشد و ایرادات آنها ناموجه سی باشد.

زیرا رمزرا نتوان رد کرد و مطرود داشت و رد وجرح آن از خرد بیرون است، که نخست فهم باید کردن وسپس ایراد.

واصولا تواعد و ضوابط اشراق در باب نور وظلمت که راه و روش حکماه و دانایان مرزمین بارس است بمانند جاماسب و فرشادشور و بوذرجمهر و کمانی که پیش از اینان بودند یر رسز نهاده شده است واین قاعده (یعنی قاعدهٔ نور وظلمت که اساس حکمت اشراق است ، که آن اساس و قاعدهٔ گبران کافر است و نه مانیان ملحد و نه آنچه به شرك کشاند، )

وگمان مبرید که حکست و دانش درهمان برههٔ از روزگار وجود داشته است و آن راه سدود شده است، زیرا عالم وجود وجهان هستی هیچگاه از دانش حکست و دانائی کسه سودار وقائم بدان بود و حجت و بینات خدای بنزد او بوده وهست تهی نباشد و وی همان خلیقه وجانشین خدای بزرگ باشد بر روی زمین و تا روزی که زمین و آسمان پایدار و استوار ست نیز این چنین خواهد بود. بطوریکه ملاحظه میشود شهاب الدین سخت بر طرانداران فکری ارسطو میتازد وآنان را دراین فکر که ارسطو خاتم حکما باشد نکوهش مینماید.

و باز بطوریکه ملاحظه میشود شیخ کمانی راکه دل آنان منور باشد به حکمت الهی میاسبر و بالاتر از آن خلیقه وجانشین خدا می داند.

وی مراتب مکت و حکماه را برمی شمارد و آنها را بر حسب توغل در مکت بحثی و ذوئی طبقه بندی می کند و سرانجام گوید؛ وهرگاه چنین اتفائی انتد که مکیمی آید که هم متوغل در مکمت الهی باشد وهم سبحر در مکمت بحثی اورا ریاست تامه باشد و خلیفه و جانشین خدا باشد واگر چنین اتفاقی نیفتد آنکه متوغل در تأله و متوسط در بحث باشد ریاست کامله خواهد داشت واگر چنین کسی نیز نباشدریاست کامل آن مکیمی باشد که متوغل در تأله باشد .

وگویدجهان هیچگاه از حکیمی که متوغل در تأله باشد خالی نخوا هدبود. و آن حکیم متوغل در بحث را که متوغل در تأله نباشد ریامتی بر سرزمین نخوا هد بود.

زیرا صاحب مقام خلافترا بایسته است که امور وحقایق را بلاواسطه از مصدرجلال گیرد، ومی گوید: مراد من از این ریاست ریاست ظاهره نیست و بلکه ریاست واقعی است و هرگاه سیاست واقعی جهان بدست وی افتد یعنی همانطور که در باطن رئیس و پیشوا است سیاست ظاهری نیز به دست وی افتد روزگار بس روشن و نورانی خواهد بود.

بدین بیان معلوم می شود که شیخ اشراق هیچ زمان و عصری را خالی از نبی و پیامبر نمی داند و یا مقدمهٔ دیگری که خود را متوغل در مکمت بحثی و ذوقی می داند این نتیجه را می توان بدست آورد که شیخ خود را قطب زمان دانسته است و ما بعداً دراین باب سخن خواهیم گفت.

وی گوید: این کتاب ویژهٔ آن کسافی است که هم جویای مکمت ذوقی باشند و وهم خواستار مکمت براهند و الله می مرفند و الله ویا و خواستار مکمت به شی صرفند واهل ریاضت ندی باشند بدنبال کتبی روند که روش مشائیان را شرح می دهد و گوید اصولا روی سخن سا با این گونه افراد نیست.

**آیاشیخ آنچه درباب مآخن،کارخودگفته است درست است؟** 

(آنچه مسلم است واز دیرزمان تا عصر حاضر نوشته اند این است که سرزمین ایسران دارای تمدن و فرهنگ درخشان قدیمی است و یکی از کشورهای معدود دنیا است که تمدنی کهن و ریشه دارداشته و داردویدیهی است که اساس و پایهٔ هر تمدنی مبتنی برافکار واندیشه های بزرگان و فلاسفه و علماء ذیفنون است، بناهای تاریخی و معابد و شاه راه ها و باتیماندهٔ کتیبه ها و آثار مکتوب دیگر وجود تمدن و فرهنگ کهن ایران را بخوبی نشان میدهد)

(وجود مدارس عالی قبل از اسلام را در شرق وغرب ایران مانند؛ شوش و بلخ و جزآنها همهٔ مورخان نوشته اند ودر بارهٔ آنها سخن گفته اند دراین مدارس بجز علوم وفنون یونانی وطب و قلسقه مسائلی که مربوط به فرهنگ اصیل ایران بوده است نیز مورد بحث بوده است.)

ودراین امر تردیدی نیست که پس از تملط اعراب و خلفای اسلام برایران عناد و لجاج خاصی به تمدن وفرهنگ ایران ورزیده شد.

اعراب ومؤثرتر از آنان ایرانیانی که به دین اسلام گرویدند بواسطه تعصب شدید دینی و یا ترس از زمامداران و عمال حکومتی آنچه از آثار آباه واجداد آنان یاتی سانده بود مخفی و یا معدوم کردند.

قدرت ونیروی اسلام از یکطرف و ترس از اتهامات و نسبت کفر و زندقه از طرف دیگر سبب شد که خود مردم آثار و کتبی که نمودار مذهب زردشت بود و فرهنگ و تمدن مبتنی برآن را از بین ببرند.

اگر سالهٔ کتابسوزی واز بین بردن کتابخانه ها بنست خلفاء اولیه اسلام و عواسل آنها افسانه باشد بازهم این سطلب مورد شک و تردید نیست که اعراب بویژه سردم بین النهرین با آثار و تمدن ایران دشمنی خاصی داشتند و این اسر نه تنها جنبهٔ مذهبی داشته است بلکه جنبه سیاسی و احیاناً حسادت و کینه دیرینهٔ آن فزون بوده است.

زیرا میدانیم که قرنها ملت ایران براین سرزمین ها تسلط قاهرانه داشته است وطبیعی ست که پس از ظهور و تسلط اسلام موقعیتی بود که حس حسادت دیرینهٔ این ملل بیدار خود و در حرق ونهب مدنیت ایران اقدام کنند و این کار پیش از اینکه بدستور مراکز حکومتی انجام شود بدست عمال آنها که اکثراً از مردم بینالنهرین بودند انجام شده است.

در چنین وضعی بدیهی است که خود به خود آنچه از آثار وتمدن و فرهنگ ایران موجود بوده است ازین می رود. با این آوصف در نواحی و اطراف دهات آثار وافکاری ازدوران نبل از اسلام همچنان باتی می ساند که بسیاری از آنها در کتب تاریخی ویا بصورت اخبار و در خلال تواریخ مذهبی مانده است.

مضافاً برآن با نفوذ علمای ایران در مرکز وحی از حمان نخستین سرحلهٔ ظهور اسلام و سپس در سرکز خلافت اسلامی اعم از خلافت بغداد و یا حکومت فاطمیان سمبر و ایران تار تمدن ایران رنگ اسلامی بخود میگیرد ویانحاء سختلف چه بصورت اخبار و روایات وچه بصورت مسائل تاریخی و جزآن وارد در تمدن اسلامی میشود.

چنانکه در بسیاری از کتب تاریخی این معنی نمودار است.

بدیهی است که دانشمندان ایرانی با همان زمینه های فکری که از رسوم و فلسفهٔ ذوتی منت خود داشتند وارد در تحقیقات و تتبعات اسلامی میشوند، نهایت همانطور که شیخ اشراق شاره کرده است اصولا روح شرقی روح ذوتی است و آنطور که بنای کار مشائیان است فکر

نمی کرده اند و خود را مقید و معدود در چهارچوب منطق خشک نوع ارسطوئی نکرده اند و و بلکه فلسفهٔ دوتی بوده است که شیخ اشراق از آن دفاع کرده است.

# خلاصة نظراقباللاهورى درباب فلسفة ايران باستان. دوس الى ايران

محمد اقبال لاهوری گوید : در تاریخ اندیشهٔ آریائیان ایران، نخستین پایگاه آن زردشت است (سیر فلسفهٔ درایران ص۱۱).

زردشت دواصل اساسی از آریائیان پیشین بارث برد یکی اینکه قانون ذاتی طبیعت است و دیگر اینکه کشاکش در ذات طبیعت راه دارد.

زردشت در آئینهٔ تمامنهای هستی ، قانون کشا کشدید و بنای فلمفی نظام خودرا برآندو بنیاد برآورد. سئلهٔ که اورا بخودستغول داشت آشتی دادن بدی است بانیکی جاویدان که خدابود. زردشت ارواح خوب رایگانگی بخشیدوآن یگانه را اهورا مزدا خواند و ارواح بدرایگانه شمرد واهریمن نامید.

در مقالتی دیگر این مسأله را بررسی کردم که اصولا در سرزمین سترق دماغها و ارواح انسانها بلند پروازیهای خاصی دارند واژ یک فضای باز و وسیعی برخوردارند، ارواح قابل مهار نمی باشند وطبعاً آزاد آندیشند، واین نتیجه درخشندگی طبیعی واز خواص سعیط است. و بطور مسلم اساس و بنیان تفکر دراین سوی جهان یعنی سترق زمین وهندوسند و چین گذارده شده است، نهایت در یک نظام دیگر که آنرایهتر است بنام نظام مبتنی بروحی والهام بنامیم .

سرحوم اقبالگوید : از دید زردشت وجود تنها در دو مقوله می گنجد و تاریخ جهان شامل کشاکش بالندهٔ نیروهائی است که از این دو مقوله سرچشمه می گیرد. این دو مقوله ، نور وظلمت است (ص۲۲).

قهراً نظام وحی و الهام یک نظامی نیست که بتواند اصول وقواعدی برای خود بوجود آورد ویا در تحت مقولهٔ بگنجد ویر هبین اساس است که ملاحظه می شود سهروردی این گونه تفکر و اندیشه را راه و روش متالهان ناسیده است. وگوید : این راه و روش خارج از حدود تفکر نظام یافتهٔ ارسطوئی و برتر از آنست.

مرحوم اقبالكويد :

سهروردی شخصیتی سمتاز داشت از استقلال فکری وقدرت تصمیم و نظام پردازی برخوردار بودواز اینهابالاتر نسبت بهستن ایرانی وفادار بود البته منظور نظام اشراقی خاصی است

که در مقام تعلماتی به فلسفه اشراق داده است وگرنه همانطور که خودگوید؛ حتی این نظام هم که در حکمت اشراق بر قرار کرده است برای طالب حکمت اشراق سودمند نیست نهایت در مقام تعلیم و استدلال برای افراد تحت تعلیم سمکن است مفید باشد.

درسورد قضایای مهم گوناگون با فلسفهٔ انلاطون درافتاد و فلسفهٔ ارسطو را صرفاً مقدمهٔ نظام فلسفی خود شمرد. وآزادانه انتقاد کرد وهیچ سوضوعی از انتقاد او برکنار نماند، حتی سنطق ارسطوئی را مورد بررسی دقیق قرار داد وبرخی از اصول آنرا ابطال کرد. (رجوع شودیه سیر فلسفه در ایران ترجمهٔ دکترآریانپور).

بطوریکه ملاحظه میشود سرحوم اقبال سعتد است که شهابالدین بر فلمفه وروش فکری انلاطون خردهگیری کرده است درحال که درهیچ یک از کتابهای شیخ این اسر دیده نمی شود و بلکه درهمهٔ کتب ورسائلش خودرا شاگرد افلاطون میداند و طرز فکر و اندیشه ورا میستاید. وی گوید خلاصهٔ طرز تفکر سهروردی این است:

اصل نهائی وجود نور تاهر است و اقتضای آن روشنی بخش درنگ ناپذیر است، نجنی ذات ویژهٔ ذات نور است.... لانور یاغمی چیزی نیست که از مبدئی معتقل برخاسته باشد .

پیروان آئین سفی که نور وظلسترا دوحقیقت ستمایز و مخلوق دوعامل خلاق ستقل گرفتند بر خطا بودند. مؤیدان زردشتی به عنوان آنکه یک جز یک افاضت نمی کندروشنائی و تاریکی را بدو مبده مستقل نسبت دادند ولی حکیمان ایران بلستان بادوگرائی آنان موافقتی نداشتند، در واقع تقابل نور وظلمت تقابل تضاد نیست، تقابل وجود ولاوجود است ، اماس وجوه را به انوار مجرده وعارضه داند ،

۱- نور مجرد: این نور شامل عقل کلی وعقل جزئی است، هیئتی به خود نمیگیرد و مرکز به چیزی جز خود تعلق نمی پذیرد....

۲- نورمارضی: این نورسی تواند به چیزی جز خود تعلق بابد و بدان هیئت بخشد مانند نور ستارگان...

۳- معرفت - وی گوید: رابطهٔ سا با موضوع شناخت رابطهٔ منفعل نیست نفس - افرادی بدان سبب که خود نور است در جریان فعل شناخت نسبت به موضوع شناخت تحیم جفشی می کند و بالا شره علم اشراقی حضوری در نظر سهروردی مبده اساسی معرفت و یا دراك در ونی است.

ع-هیولی - وی سنکر هیولی بروش مشائیان است و دراین باب پالشاری زیادسکند

وی اساس جهان مادی را غسق میداند یا مادهٔ مطلق و آن وجود مسطلی ندارد و بلکه ظلی است از نور.

نعلم يطوركلي موجودات عالم در چند حوزه يا سطح وجودي قرار دارند:

الف \_ حوزة نور قاهر.

ب - حوزهٔ عقول يا اصل افلاك يا انوار طوليه.

ج - حوزة نفوس ويا انوار عرضيه.

د- حوزهٔ هیئتها ودر مراتب بعد یعنی سافله حوزه های هیئتهای مثالی، حوزهٔ افلاك وحوزهٔ هیئتهای مادی ، حوزهٔ عناصر و بالاخره عناصر بسیط، عالم جمادی و نباتی و حیوانی وعناصر مركب قرار دارند.

› على ( رجوع شود به سير فلسفه در ايران ترجمهٔ د كتر آريانپور صه ۹-۹).
وى عناصر اوليه را سه تا سيداند. آب وباد وآتش را عنصرى سستقل نمى داند.
البته در اين باب بعداً بحث خواهيم كرد.

وی گوید چون زردشت درگذشت در میان پیروان او فرقه هائی پدید آمد که یکی از آن فرقه ها زندیکان بود که گفتند این اروح دوگانه یعنی اروح خبیشه و ارواح خوب دوگانگی کامل دارند ولکن مغان ازیکانگی ارواح دم زدند البته باین نکته باید اشارت کرد که این بیان درست مخالف باآن چیزی باست که شهاب الدین سهروردی در مقدمهٔ کتاب خودگوید که منظور من از نور وظلمت محوسان کافر ومانویان ملحد نمی باشد.

زروانیان روشنائی و تاریکیرا فرزندان زمان بی کران شمردند، کیومرثیان گفتنداصل آغازین هستی روشنائی بود. (سیر فلسفه درایران س. ۲).

شهاب الدین نیز بارهااز اساس کارجمشیدو کیوسرث وافریدون و کیخسروسبارك در باب نور وظلمت بحث کرده است.

#### مهر پرستی

سهرپرستی وجهی از آئین زردشت است که در سدهٔ دوم سیحی در امپراطوری روم رواج یافت هواداران مهر خورشیدرا عامل بزرگ نور میدانستند ومیپرستیدند، روح انسان را بخشی از وجود خدا میپنداشتند و برای پیوستن روح به خدا به مناسک مرسوزی میپرداختند، مهر پرستان در بارهٔ روح وپیوستن آن به خدا از راه ریاضت تن وعبور آن از سههر اثیر و تبدیل آن به آتشهاك نظرهائی آوردهاند که بنظر برخی از فرقه های تصوف میماند. (میر فلسفه در ایران باورانی ص ۲۰).

فيشاغو زسيان وفلسفةاشراق

(بطوریکه اشارت رفتشهاب الدین گوید فلمفهٔ اشراق ازاین سوی جهان یعنی ایران زمین بوسیله فیناغورس که شاگرد زردشت بزرگ بوده است بسه یونان ومغرب زمین رفته است) اگر چه این مسأله که فیناغورس حکیم یونانی بایران مسافرت کرده باشد و بافکار و فلمفهٔ ایرانی آشنائی حاصل نمود باشدمورد شک و تردید است لکن دلیلی هم ندارد که بکلی عاری از حیقت باشد،

شاید از همین جهت باشد که اخوان الصفا به فلمفهٔ فیتاغوریان توجه کاسل کرده اند وآن را بتای کار خود قرار داده اند.

در سفرنامهٔ فیشاغورس ظاهراً راجع بمذا کراتش با زردشت مطالبی آمده است که وی اهمیتی به سزا برای آراه و افکار زردشت قائل بوده است. نظروی درباب آتش واهمیتی که برای آتش مرکزی قائل است بعید نیست از همین راه گرفته شده باشد.

افلاطون وبدنبال وی فلوطین اساس کار فلسفه خودرا بر سبنای دوق گذاردهاند و جنبه های شاعرانه و دوق صوفیانهٔ فلسفه آنان بر جنبه های بحثی آن رجعان دارد و درحیقت قسفهٔ آنان فلسفهٔ اشراقی است واز همین جهت است که شیخ شهاب الدین خودرا شاگرد مکتب بنان میشمرد.

حال این وجه تشابه تا چه اندازه است نیاز به مقالتی دیگر دارد.

البته از زمان فیناغورس و افلاطون و رواقیان نوعی فلمفهٔ دیگر بوجود آمد که تاحدی خودرا از بحثهای خشک بر کنار سی داشت و بدنبال یافت های مقلی رفتن را بر بحث و جدال رجعان سی داد و این همان روشی است.که شیخ اشراق آن را سی ستاید و خود را شاگرد آن مکتب سی داند،

در باب اعلام ونامهائی که از پادشاهان ویقول شیخ پیامبران ایرانی برده است تردیدی نیست که علاوه بر مآخذی که در دسترس وی بوده است به داستانهای گذشته از طریق شهنامه ها واساطیر منقوله آگاهی داشته است.

امثال وحکم و سخنان سردم را بررسی کرده، آثار و رسوم و عادات مذهبی زردشت را مورد مطالعه قرار داده است و احیاناً به متون مذهبی زردشت دسترسی بیدا کرده است.

به ملل ونحل قديم ابران بخوبي آشنائي داشته است.

شیخ اشراق در مقدمهٔ خودگوید: منظور از نور وظلمت دوخدانی مجوسیان کافر ومانویان محد نمی باشد.

شهرستانی نیزگوید: مجوس به قدیم بودن نور وحدوث ظلمت قائل است و با این فرض قائل به توحید است نه دوخدائی.

#### بيستو دو

باری این امرکه فلوطین به ایران مسافرت کرده است یا نه جای بعث وگفتگو است. گویند افلاطون زردشت را ستایش کرده واز فلسفهٔ او آگاهی داشته است.

ارباب انواع افلاطون با خدایان وارباب انواع ایران قدیم خت مشابهت دارد. و چنانکه خواهیم دید شیخ اشراق از ارباب انواع ایران قدیم مانند بهتن، اردیبه شت، شهریور، میندارمذ، خرداد ومرداد نام برده است.

بهرحال در متون مذهبی زردشت مسائلی مطرح شده است که بطور قطع شیخ اشراق از آنها مطلع بوده است، و قطعاً مسائل فلسفهٔ ذوقی در خلال آنها بیان می شده است بویژه اینکه بسیاری از مسائل مذهبی زردشت مین اخلاقیات و انذارات مذهبی و روابطاجتماعی است.

در متون مذهبی ایران قدیم وزردشت آنچه کنون بدست ما رسیده است علاوه بر ذکر شاهان وییامبران و مسائل اخلاقی، مباحثی مانند عناصر چهارگانه ، سیارات هفتگانه، فروهرها، قوای پنجگانهٔ انسان، اهورا مزدا و صفات او، نور وظلمت، وآثار آندو واسوری دیگر سورد بررسی قرار گرفته است.

شهرستانی گوید : زردشت حضرت ربویت را ستایش می کرد و شیطان را تکفیر نموده است، نور و ظلمت را دواصل متخاد می داند چنانکه یزدان واهرمن را واین هردورا مبده موجودات عالم می داند لکن گوید : خدا خالق نور و ظلمت است، نور بر ظلمت غالب آسد و خبر بر شر.

## نحلة اصحاب نور :

اقبال لاهوریگوید: بر اثر یک پیوند الهیات اسلامی با روشهای جدلی یونانیان روح انتقادی را در افکارابوالحسن روح انتقادی در عرصهٔ تفکر اسلامی ظاهر شد نخستین جلوهٔ این روح انتقادی را در افکارابوالحسن اشعری و کاملترین نمودار آن را در آثار ابوحامد غزالی سیاییم والبته در بین معتزلیان کسانی بودند بمانند ابوالحسن نظام که بجای پیروی از فلسفهٔ یونانی بادیدی انتقادی بدان نگریستند.

مدافعان دین واز آنجمله غزالی، فخرالدین رازی، ابوالبرکات بغدادی، ابوالحسن علی آمدی، تمام ارکان فلسفهٔ یونانی را سورد حمله قرار دادند.

وکسانی دیگر مانند ابوسعید حسن سیرانی، قاضی عبدالجبار وابوالمعالی عبدالملک جوینی و ابوالقاسم کعبی بلخی و بویژه ابن تیمیه تقیالدین ابوالعباس احمد،به منطق یونانی سخت حمله کردند و همین طور جمعی از اهل تصوف و عرفان چنانکه ابو حفص عمر مهروردی در کتابی بنام رشف النصائح الایمانیه و کشف الفضائح الیونانیه در صدد اثبات نارسائی عقل محض برآمد و دراین میان مفاهیم فلمنی بدیمی بوجود آمد.

ودراینجااست که به زیربنای فلصفهٔ نوینی پرداختند چنانکه شهاب الدین یعیی سهروردی پدید آمد و آهنگ ساختن فلصفهٔ نوری کرد، شهاب الدین یکسره از مفاهیم دیرینه چشم نیوشید ولکن باقتضای فکر اصیل ایرانی خود علی رغم تهدیدات متنفذان باستقلال اندیشید، در فلسفهٔ او سنن فکری ایران باستان که اندکی در آثار محمد زکریای رازی و ابوحامد غزالی واساعیلیان جلوه گر شده بود باافکار حکمای اسلامی همسازگردید.

عزیزالدین نسفی یکی از عرفای بزرگ ایران در باب نور وظلت بیانی دارد. که از نظر روشن شدن اساس اندیشه های متفکران مشرق زمین سناسب است قسمتی از آن دراینجا ایراد شود .

# وی گوید :

ای درویش عالم دوچیز است. نور وظلمت، یعنی دریای نور است ودریای ظلمت. این دو دریادر یکدیگر درآمیخته است، نوررا از ظلمت جدا می باید کرد، تا صفات نسور قاهر شوند....

ای درویش انبان کامل این اکسیرا به کمال رسانید واین نوروا تمام از ظلمت جداگردانید، از جهت آنکه نورهیچ جای دیگر خودرا کماهی ندانست وندید ودرانسان کامل خودرا کماهی دید.

ای درویش این نوررا بکلی از ظلمت جدا نتوان کردن که نور بی ظلمت نتواند بود و ظلمت بین درویش این نور از جهتی و قایهٔ ظلمت است. وظلمت از جهتی و قایهٔ نور است. هردو بایکدیگرند و بایکدیگر بودند ویا یکدیگر خواهند بود.

سیباید که نور با ظلمت چنان شود که مصباح در مشکوه، تا صفات نور ظاهر شوند...
ای درویش این مصباح همه کس دارد اما از آن بعضی ضعیف و مکرر است. این مصباح را صافی و قوی میبایدگردانید که علم اولین وآخرین در ذات این مصباح مکنون است تا ظاهرگردد.

هرچند این مصباح قوی تر ومافی تر می گردد، علم وحکمت که در ذات او مکون است ظاهر تر می گردد.

درهرحال نور وبالطبع آتش ازندیم سورد ستایش ایرانیان بوده است. لکن اینکه آیا آتش را خدای حقیقی سی دانسته اند بدرستی سختی نشده است.

البته احترام بآتش مسأله ای که اختصاص بایران قدیم داشته باشد نیست، آتش یکی از ارکان زندگی و نیازهای مهم انسان بوده است وجای تعجب نیست اگر سورد احترام وستایش واقع شده باشد.

روسُن کردن آتش در آتشکده ها نوائدی برای انسانها داشته است، زیراهم نبودار سکونت و سنکونی بودن آن منطقه بوده است وهم راهنمای مردم درشب های تاریک چنانکه سر بنای مناره ها ظاهرا همین باشد.

و بهرحال آتش هم جنبهٔ نورانیت و روشنائی دارد و همحفظ و نگهداری ازسرمای زمستان وهم وسینه ای است برای رفع نیازمندیهای دیگر وبدین جهت افسانه هائی برای آن حاخته اند وآن را مقدس دانسته اند وبدان جنبهٔ الوهیت داده اند و کانون آن را آسمانی و در افلاك دانسته اند وآن را در پنج نوبت نیایش سی کردند و پاك کنندهٔ نجاحات نیز سیدانستند چنانکه در دین اسلام نیز آتش یکی آز سطه رات است.

از جهت نورانیت نیز در نوائد آن شکی نیست واصولا نور در تمام مذاهب وادیان سورد اِجترام و مقدس بوده است.

دردین اسلام نیز نوریکی از عناوین مهم است وقرآن، خدای عالم را به نور تشبیه کرده است چنانکه فرماید « السنورالسموات والارض» البته در این باب تاویلات وتعابیری شده است لکن این تأویلات هیچگاه جنبهٔ تقدس نورراکم نمی کند.

دردین زردشت بظن توی همانطور که شیخ شهابگفته است آتش مظهر نورانیت خدا دانسته شده است.

و بعید نیست که عوام سردم جنبه های دقیق ذوقی اینگونه اطلاقات راندانسته باشند و اصولا آتش را خدا دانسته باشند.

شیخ شهاب الدین گوید: ایرانیان قدیم آتش را خلیفهٔ خدا بر روی زمین دانسته اند ویرادر نور و با این فرض آتشکده ها عنوان معبد و عبادتگاه خدارا داشته است نه آنکیه آتش خود مستملا معبود باشد وشاید عنوان مظهریت نور حقیقی راداشته باشد چنانکه شیخ اشارت کرده است.

ویدین جهت است که نام یکی ازماه ها راآذر وروزنهم هرماهی رانیز آذر روز نامیدهاند ، دراوستا فروهرها بعضی جاویدند که قبل ازخانت کالبد انسان موجودند ودرموطن خود یعنی جهان مینوی وعالم بالا باقیاند ویس ازاینکه کالبد آدمی به خود شکل گرفت فروهر در کالبد وی دمیده می شود واین معنی درمقام خانت آدم نیز درقرآن آمده است که قرمود وثم انشأناها خانی آخره.

شيخ آشراق درمورد انوار مينويه بحثى داردكه خواهد آمد.

درباب فرایزدی که نیرویی است که ازجهان مینوی شاهان وفلاسفه ویزرگان راتأیید می کند وآنها رابرمی کشد سخن بسیار رفته است که شیخ اشراق نیز بدان اشارت کرده است. بطور قطع مردم عوام مسألهٔ آتش رابه صورت مبتذل بیان کردهاند بطوریکه شاید بنست سفان

## بيستولهنج

میسواد آتش جای خدای یکتای جهان راگرفته باشد.

درباب عالم قضا وقدر سائلی مطرح بوده است که درادبیات نیز انعکاس تام دارد. سراحل آفرینش بدین ترتیب دیده می شود: آسمان، آب، زمین،گیاه، جانور وانسان واین خود سین نوعی ازفکر سنطقی است.

واما اینکه شیخ فلاسفه وشاهان ایران رابیامبر میداند وازآنها بعنوان برگزیدهٔ خدا نام میبرد براساس همان عقیدهایست که درباب فرایزدی موجود بوده است. اگر این فرض درست باشد که همهٔ سلاطین و فلاسفه ازانوار سینویه و فرایزدی که بنام کیان خره نامیده ست بهرمندگردند ومؤید شوند وملهم بالهامات غیبی باشند بناچار مصداق کامل نبوت خواهند بود وسعنی پیامبری ویرگزیدگی چیزی جز آن نخواهد بود.

( ۱-رجوع شود به حکمةالاشراق مقدمه قطب وشیخ شهاب ورجوع شود به ملل و خل شهرستانی ورجوع شود به فرهنگ نامهای اوستا ص ۲۰، تا ۹۲۸):

بطوریکه گذشت شهاب الدین براین اساس که گوید فلیقهٔ اشراق ازسشرق زمین و یران به یونان رفته است دراساس ارباب انواع آفلاطونی هم نوعی اساس تفکر مذهبی ایران قدیم رامؤثر میداند و کم وییش ارباب انواع افلاطونی رانمودار همان استاسپندان میداند؛

میدانیم که اشاسپندان که درحکم ملائلکهٔ مقربین بودهاند وارباب انواع اند در نظام مذهبی ایران باستان بسیار مهم اند و ترتیب آنها بدین قرار است، هرمزد، اردی بهشت، مهربور، اسفندارمذ، خرداد، امرداد، که هریک مظهر صفتی از صفات خدا هستند.

ا مرسزد. هرسزد تامهاك اهوراسزدا خداى بزرگ جهان است و منبع و سرچشمه مه اشهاء وجود است، اورادر رأس همهٔ اشاسهندان قرار دادهاند.

او به منزله مرکز دایرهٔ وجود است وسایر استاسپندان مظهر صفات او هستندالبته ین تعبیرات که در باب استاسپندان شده است بعید نیست که متأثر از اصطلاحات فلمفهٔ سلامی باشد و بهرحال پارهٔ از این تعبیرات مشکوك بنظر میرسد.

۷- بهمن که گویند مظهر اندیشهٔ نیک استوگویندیهمن نام فرشته ایست که روح زرتشت را به پیشگاه جلال آهورامزدا راهنمائی کرد در مزد بسنانام این فرشته بارها آمده است.

م. اردیبهشت، فرشتهٔ اردیبهشت را مظهر تقدس وتقوی ودرستی و نظم دانسته اند درگاتها آمده است در تحقیق ماللهند ابوریحان بیرونی نیز نام این ارباب انواع آمده است.

عد شهریور، این فرشته یا ربالنوع مظهر قدرت و سلطنت آسمانی است.

هـ مندارمد مظهر عشق و ربالنوع محبت وتواضع است.

- خرداد- مظهر سعادت <u>و کمال است.</u>

## بيست وشش

ر. امرداد مقام جاودانی و در حقیقت مقام فناءفیانه است،

چنان سینماید که این اصطلاحات در جریان وسراتب سیر و سلوك بكار سیرفته است. و البته شهاب الدین بنام ارباب وانواع ازاینها یاد کرده است.

این کلمات در سخنان نویسندگان وسرایندگان ایران باحتان وهم در کتب مذهبی آنان رایج بوده است وبدین جهت است که فردوسی نیز تحت تأثیر همان متون قدیمی ادبی و سذهبی ایران واقع شده است ودر سخنان وی بسیار دیده سیشود و بعنوان امور مقدسه نمام برده سیشود.

## تاله

بطوریکه خواهیم دید این کلمه در ستن و هم در مقدمه شیخ بر حکمت اشراق زیاد بکار رفته است و گوید. آن حکیم متألهی که در بحث هم بدرستی وارد باشد شایسته مقام خلافت است. بدین جهت مااین کلمه را دراینجا مورد بررسی قرار خواهیم داد:

ابوریحان بیرونی درکتاب تحقیق ماللهند پس از بیانی که خلاصهٔ آن ایراد خواهد شد گوید :

«متأله کسی است که در اونیروی الهی باشد که بدان وسیله اشیاه را بالذات اندریابد».
وی پس از بیان سفصل واینکه همهٔ نامهای خدا متوجه غیر او نیز میشود بجز کلمه الله و اینکه الله را بدین جهت نام اعظم نامیدهاند واینکه کلمهٔ رب در تورات موازی الله عربی است گوید : خداوند در تورات به حضرت موسی فرموده است که من میخواهم ترا اله فرعون گردانم و بالاخره نتیجه گرفته شده است که کلمه الهه بصورت جمع در یونان وهم درداستان های مذهبی عهد عیق اطلاق بر ملائکه شده است وسرانجام گوید: بنابراین تأله بروجهه تملک اطلاق بر ملائکه وهم بر نفوسی شده است. که دارای قدرت ونیرو هستند ونیز بطور استعاری اطلاق بر صورتهای معمولی وبالاخره اصنام آنهاهم اطلاق شده است ومجازاً بسر بادشاهان ویزرگان هم اطلاق شده است ومجازاً بسر بادشاهان ویزرگان هم اطلاق شده است و مطلاق آن بر موسی بدین معنی است.

همچنانکه کلمهٔ ابوت یعنی آب وبنوت یعنی این هم اطلاقاتی استماری ومجازی دارد چنانکه به حضرت عیسی آباطلاق شده است واطلاق بر خداهم شده است. در«اب، اینوروح-القدس» (تحقیق ماللهندس ۱۹۰۹ ۲۰۰۹) درهمین مقلسه به نقل ازمقدسهٔ شیخ برحکمهٔ الااشراق تاحدودی این کلمه مورد بعث واقع شد.

## اصناموهياكل

درستن دیده میشود که بسیاری ازسمبل های کارشیخ شهاب الدین اصنام وارباب

#### بيست وهفت

انواعند که عبارت دیگری است ازهیاکل وهیکل. تا آنجاکه نام یکی ازرسائل شیخ هیاکل۔ انتور است.

ابوریحان در کتاب ماللهند این کلمات رانعوارد بت پرستی میداند والبته کلمهٔ هیکل درتاریخ بت پرستی اطلاق بربت هائی میشده است که بصورت بنا یا مجمعه بوده اند دربرایر تصویر وبعدها اطلاق برمعابد یهود ونصاری شده است. ویالاخره وی گوید اصولا طباع عوام مقتضی این امر بوده است که صورتها ویا هیاکل بزرگان ومقلسان رابوجود میاوردند تا بدانها تبرک جویند که نمونهٔ آن مجرالاسود است و گوید : این هیاکل و صور برای ملت ها هم یک امری بود که از لحاظ نمایندگی اشخاص یا امور مقلسه مورد احترام آنها بود و هم درهنگام بلاها و قعطی ها و خشگشمالی ها و غیره بدانها توسل می جستند (ص ۱۹۵۰ ۱۸۵).

یونانیان قدیم اصنام راواسطهٔ بین خود وبین علت اولی سیدانستند وآنها رابنامهای کواکب وجواهر عالیه عبادت میکردند.

وهنگامیکه اعراب ازنواحی شام اصنامی رابه سرزمین خود بردند آنها هم بعادت بونانیان این بدهارا ستایش وواسطهٔ بین خود وخدا سیدانستند.

سپس گوید: افلاطون درمقالهٔ چهارم کتاب نوامیس خودگوید: که واجب است افراد و کانیکه از کرامات الهی برخوردارنداورا درلباس اموری متایش نمایند وبالاخره بحث به دراصنام بزرگ واصنامی که نعودار فلاسفه وشاهان وغیره بوده است نعوده واینکه بازار بت فروشی هم رواجی داشته است. وبالاخره گوید: هاکل و اصنام نمودار امور روحانی و ملائکه و مقدسات بود که همهٔ امور رابدانها نسبت میدادند واین معنی درادبیات منظوم و منثور ماهم اثر کرده است و نمونه هائی وجود دارد. بعدآ درتجزیه و تعلیل رسائل فارسی شیخ دراین مورد بودی خواهد شد.ودرستن ملاسظه خواهد شد که یکی از سائلی که شیخ شهاب الدین مورد بررسی کامل قرار داده است مسألهٔ تناسخ است واشارای و توضیحاتی دارد که چنان مینایه که گویا ازافکار و تیجهٔ تحقیقات ابوریحان برخوردار شده ویا اینکه از راهی دیگر به مآخذ هندی بنحو کامل وارد وآگاه بوده است (رجوع شود به تحقیق ماللهند ص . ع دیگر به مآخذ هندی بنحو کامل وارد وآگاه بوده است (رجوع شود به تحقیق ماللهند نیز درباب دیگر از افزال او کرده است ویالاخره از قول حضرت مسیح مطالبی نقل شده است درباب تناسخ و بهیدنسیت که گفته شود شیخ بدین مآخذ آشنائی کامل داشته است.

## شيخاشراق وفردسي

اشارت کردیم که بیاری ازنسبت هائی که بایرانیان قدیم ومذهب زردشت دادهاند درباب ثنویت قطعی نیست واشارت کردیم که پس ازاینکه ایران دین اسلام واپذیرفت علاوه

براینکه کتب مذهبی ایران جزء کتب خاله محموب میشد لزومی به حفظ ونگهداری آنها احساس نمی شده و از لحاظ اخلاقی و اجتماعی وعبادی همان قرآن و دستورات پیاسبر اسلام کافی بوده است.

دین اسلام بس از مضرت رسول اکرم واژگونه گردید وبلست ستتی مردس که مهیچگونه تقوی و پرهیز کاری نداشتند و احیاناً عقیدهٔ آنان نیز درست نبود رنگی دیگر بخود گرفت و تنها و سیلهٔ حکوست و خلافت گردید، جنه های معنوی و اخلاقی و صلع و صفا راازدست داد و توام بانژاد پرستی بعضی ازاتوام و ملل عربی گردید و همانگونه افکاری که دریونان تدیم وجود داشته است که مهاجران رابرده می دانستند اینان سردم غیر عرب رابرده و دست نشاندهٔ خود می خواندند و ملت فارس را موالی خطاب می کردند که پایهٔ فکر شعوبی را باین ترتیب می ریزند در حالی که حضرت رسول خود ملت فارس را مورد احترام قرار می دادند و دستوراتی دربارهٔ ملت ایران صادر فرمودند.

نمونهٔ آن روایاتی است که ابوتعیماصفهانی درکتاب ذکر اخبار اصفهان آورده است ازجمله درروایاتی مسلسل آرد که حضرت درتفسیر آیهٔ «وآخرین منهملمایلحقوابهم» فرسودند منظور سلمان است.

( رجوم شود به ذكر اخبار اصفهان ص ع- ٥٠ جلد اول).

وفرسودند «لو كان الايمان عند الثريالناله رجال من هؤلاء» واشاره به سلمان كردند و رواياتي كه فرسايد «لو كان الدين سعلقاً بالثر يا لناله رجال من الفرس» ويا «لو كان الدين سناطاً بالثر يا لناله رجال من الفرس» ويا «اعظم الناس نصيباً في الاسلام اهل فارس لو كان الاسلام في الثريا لناوله رجال من اهل فارس » ويا «لو كان البر بالثريا لناله رجال سناهل فارس » ويا «لو كان البر بالثريا لناله رجال سناهل فارس » ويا لاتناله العرب لنالته العجم» و«لو كان هذا الدين معلقاً بالنجم لتحمك به قوم من اهل فارس لرقة تلويهم » واينكه فرسودند مردم فارس عصبه ما اهل بيت اند ويا «ان اسعد العجم بالاسلام .

وروایاتی دیگر ونامه ای که دربارهٔ توصیهٔ نامیل وخویشاوندان سلمان نوشته اند بمردم ایران، البته تحقیق درصعت وسقم این روایات ازعهدهٔ این مقالت خارج است. لکن آنجسه مسلم است فکر نژاد پرستی و تحقیر ملت فارس درصدر اسلام و درزمان حضرت رسول مطلقاً وجود نداشته است و دستور صریح شریعت اسلام این است که «ان اکرمکم عندانته اتقیکم» و مسلم است این افکار موقعی پدید می آید که از اسلام تنها جنبهٔ حکومت و کشورداری آن باقی می ماند و بالکل زمامداران اسلامی از اسلام وروح آن منجرف می شوند.

درهر حال فکر شعوبی درایران همه ازآثار برخورد مردم بین النهرین با مردم غیر عرب بوده است، نه مناطق دیگر عربی.

بحث دراینکه کلمهٔ موالی ازچه تاریخی برمردم فارس یا غیر عرب اطلاق شده است ازعهدهٔ این مقالت خارج است.

ملت ایران پس ازتحمل خشونتهای بی مورد عرب بین النهرین حالت روجی خاصی نسبت به وضع موجود ونفوذ خلافت بفداد پیدا کرد،

این نکته راباید بادآور شد که دین سین اسلام که بوسیلهٔ پینسبر بزرگ آن ازسرزسین صلی عربستان ظهور کرد درسلت کوتاهی آن چنان سوج گرفت وافکار پاك وانوار تابناك آن دینا راروشن وسمخر و مقهور خودگردانید که تا آن تاریخ برای هیچیک از ادیان گذشته نین وضع بوجود نیاسده بود . این اسر نبود سگر بواسطهٔ قدرت معنوی دین اسلام و ستعداد سعیط و دربرداشتن آن دین تمام سسائل اجتماعی و اخلاقی وتکفل ادارهٔ تمام شون زندگی بشری واعتقاد واقعی گروندگان بآن و همین دین یا چنان قدرت ونیروی خود به سرزسین های شامات و نینوا و عراق عرب که رسید دگرگون و واژگون گردید و بالاخره بایدگفت سست خلفای اموی و عباسی مدنون گردید و چیزی دیکر بنام اسلام و امکام آن دردستگاه خلافت برقرار شد و ما در تاریخ اسلام میخوانیم که هرنوع نهضت اصلاح طلبی در این منطقه از خاورسیانهٔ عربی خنثی شده است و زعما و بزرگان آن گرفتار آمده اند و بجای آن نهضت های بی معنی وضورشهای بی حقیقتی برقرار شده است.

درهرحال احساسات وطن پرستانهٔ ملت ایران تعریک سیشود ونهضتهای ضد عربی بوسیلهٔ جمعیتهای سری و یا ازطریق مجامع ومحائل معلی یا علمی برقرار سیشود دراین قسمت بید اخوان الصفا را از نظر دور نداشت، زیرا خلاصه افکار ونظریات آنها یک هدف مشخص را سی رساند وآن مخالفت و سیارزه با حکومتهای قامد وستمگر خلافت بفداد است.

وچنانکه اشارت رفت بسیارری ازاصطلاحات وافکار اخوانالصفا درشهاب الدین بی تأثیر نبوده ست، ازجلمه توجه به حکمت قدیم وگروش به جنبه های ذوتی حکمت، دیکر اصطلاحاتی مانند هیاکل. بطوریکه دراریم رسائل اسماعیلیه نیز ازهفت هیکل نام برده شده است.

ومیدانیم که شیخ اشراق رأساً رسالهٔ بنام هیاکل النور دارد واتفاقی نیست که وی ین کتاب رادرهفت هیکل پایان می دهد.

اگر بسیاری ازسعققان گفته اند که کار اخوان الصفا همان تأیید اسماعیلیه است سخنی کزاف نگفته اند.

باری درچنین وضعی گروهی بنام اخوان الصفا درجنبه های سختلف حکمت وریاضیات حید می آیند که اصولا حکمت معمول در دریار خلافت رارها می کنند وبنای حکمت نوینی را می ریزند واگر خوب بنگریم بنای کار آنها سازندگی شریعت محمدی است به سبکی دیکر بجز آنچه بلجت دانشهندان تا آن زمان ساخته شده بود. پس اخوان الصفا درمخالفت با حکمت معموله پیشر وشیخ شهاب الدین اند واین خود نیاز به مقالتی دیگر دارد.

فردوسی شاعر سروف خلاصه و چکیدهٔ آز آن زمان است و درحیقت بایدگفت اقتضای زمان وجود شخصی سانندا بوالقاسم فردوسی را ایجاب می کرد واگر این خصوصیت اجتماعی که حاکی ازاحساسات شدید وطن پرستی است در وجود فردوسی مجسم نمی شد دروجود دیگری مجسم می شد.

نهایت مردی باید وارد به آداب ورسوم وفرهنگ وتمدن گذشته ایران واین چنین شخصی درهرحال می یابد بوجودمی آمد تااحساسات ملت خودراابراز کند گذشتهٔ سردم رایبادآورد، بدیهی است که دراین راه اغراق گوئی هم شده است واحیاناً انحرافاتی هم حاصل شده است.

بحث دراینکه ساخذ شاهناسهٔ فردوسی چه بوده است هم ازعهدهٔ بنده وهم ازعهدهٔ این مقالت خارج است.

آنچه می توان گفت اینکه فردوسی جهات پهلوانی و مبارزه و زورآزمائی اجداد و نیاکان خود رازنده سی کند وخود سیداند چه سی کند ویا آگاهی تمام اقدام باین کار سی کند وشیخ شهاب الدین بازمینه های قبلی ویا قوجه باوضاع سعیط وافکار بزرگان قبل از خود و احساسات وطن پرستی و سطالعات بسیار وسیر وسیاحت، دربرابر تمدن کهن وقدیمی اجداد خود قرار سی گیرد وبویژه اینکه افکار فلمفی بونان که همه براساس استدلال خشک و بی روح است روح و دوق ویراسیراب نمی کند لاجرم بفکر احیای میراث گذشتهٔ خود می افتد و درصد در ناد کردن فلمفهٔ ایرانی برسی آید.

( رجوع شود به اربع رسائل اسماعیلیه چاپ سوریه. ۱۵۴ یاهتمام عارف تا سرو وهیاکل النورشیخ اشراق مصر ۱۹۵۷).

شیخ گوید: این حکمت سفارقه واروشی دیگر است متماز ازروش حکمت سفاء.

خلاصهٔ کلام شیخشهابالدین وفردوسی هردو درصدد بیدار کردن حس ملیت وزنده کنندهٔ میراث گذشته اندنهایت هریک بر نگیدیگر.

گفته شد مأخذ شیخ اشراق علاوه برکتب مذهبی اوستائی بعضی ازرسائل دیگری نیز بوده است که بعدها ازین رفته است.

شیخ ظاهراً ازطرق مختلف باین فلسفه دست یافته است که ازجمله فلسفهٔ قیثاغوریان وقلوطن واحیاناً اسماعیلیه، اخوانالصفا وماللهند بیرونی است.

عمراللسوقی دررسالهای که درباب اخوانالصفا نوشته استگوید: کتب دیوانی در زبان حجاجین یوسف ازفارسی بعربی درآمد و یکی ازراههای نقل قلسفه و منطق یونان بعالم عرب ایرانیان یودند مانند عبدات بن مقفع رگوید اهتمام سملین ایران به قلسفه ای بود مختلط

## سی ویک

ارًا نکار انلاطون ونو انلاطونیان وفیثاغوریان که جنبه های ذوتی وعرفانی دارد.

چنانکه اخوان الصفا توجه کاملی به فلسفهٔ دُوتی داشتند وفیناغورس راامام خود ورار دادند, توجیه وتأویلات خود رابراساس دُوق نهادند وفلسفهٔ ارسطوئی راطرد کردند.

( اخوان الصفا تألیف عمر الدسوتی، چاپ سصر)،

## \_ م**ذهب سهروزدی**

چنانکه شیخ درمقدمهٔ کتاب خود اظهار کرده است وی ازلحاظ مذهب ازننویت مجوس والحادمانی دوری ویزاری می جوید وخود رامبرا می داند وگوید منظور ازنور وظلمت همان تنویتی که به مجومان کافر ومانیان ملحد نسبت می دهند نیست ورمزی است ازچیزی دیگر.

ازاین بیان معلوم می شود که شیخ درمعرض این اتهام بوده است که احیاناً اورا مجوس یا مانوی می شعرده اند و هاصراحتی که خود شیخ دارد معلی برای این که ویرا زردشتی بدانیم بالی نمی ماند.

بویژه اینکه دررسائل دیگرش درمواردی برزنادقه حمله می کند چنانکه در کتاب المشارع والمطارحات در مشرع سادس عنوانی دارد درابطال قاعدهٔ ابوالبر کات بغدادی وگوید؛ ارجلمه کسائی که سهملات واسور بیهوده و باطلی راعنوان کرده است ارساخران شخصی است بنام ابوالبر کات سفلمف که در ذات واجب الوجود اراده راستجدد وحادث سیداند.

شیخ گوید: این شخص مخالف با تمام اصول وحتی مذهب یهود سخن گفته است یعنی مذهبی که خود پیر وآن بوده است و نیز مخالف با مذهب اسلام است که بعدآ بدان گرویده است.

منظور شیخ این است که این افکارهم مخالف با مذهب قبلی اوست و هم سخالف بامذهب کنونی او.

سپس گرید: چون درجهان برای مکمت قاعده وروشی نهاده نشده است، هرکس قواند خود رافیلموف نامداندا این سرد دیوانهٔ نجس جرأت یافته است که از اینگونه سهملات یگرید و حال آنکه کانی لایق مباحث مکمیداند که ازآثار انوار قلمیه مؤید شده باشند واز حب جاه و ریامات دنیویه مجرد و برا باشند و علت اینکه مکمت ازدار دنیا رخت بربسته است ظهورگروهی است از نظمفان که گفتارهای بیهوده گویند و کانی را که ازآنان برترند مقدوح و مجروح کنند و دراین راه عدهای کوشش کردند که فلمفه راازبابل و نارس و نواحی دیگر یوگرند و خود از پیش خود جرح و تعدیل و باصطلاح اصلاح کنند و بدین جهت مکمت رادگرگون کردند تا آنجا که از دانش فلمفه منقطع شدند و انوار ملکوتیه از آنها بریده شد و از مکمت غافل ماندند. شاید منظور رازی باشد

وبنابراین شیخ از لحاظ ظاهر امر مسلمان ومؤمن باسلام بوده است واین امر رانمی توان ازباب قضیهٔ اتفاتیه دانست زیرا سکرر درسکرر ازتوحید واصول عقاید اسلام دفاع می کند.

کم نهایت مذهب زردشت رامذهب آسمانی می داند ودرصدد این امر آست که زردشت رایدامبر ایداند وآن راازشرك والعادمبرا کند واثبات کند که زردشت یکتاپرست بوده است وی سعی کرده است متایش آتش وآتشکده رابنعو معقول توجیه کند.

بدیهی است که وی از لحاظ مذهب قشری نیست وهدف وغایت همهٔ ادیان راانسان مازی میداند وخودرا قطب واصل.

## برزسىافكازوكتب وزسائلشهابائدين

درشرح حال وبیان انکار شیخ شهاب بعضی نوشته اند که وی نخست مشائی محض بوده است وسپس به یکباره مسیر وهدف خود را تغییر می دهد ومتوجه فلمفه اشراق می شود. این مطلب راخود درمقدمهٔ کتاب مکمت اشراق صریحاً گفته است.

درمقدمهٔ کتاب حکمةالاشراق گوید: قبل از این کتاب ودراثناه آن کتبی برطریقهٔ مثانیان نوشتم و قواعد آنها رادرآن کتب ورسائل سلخص کردم مانند «التلویحات اللوحیة والعرشیة» و دیگر «لمحات و درایام کود کی نیز رسائلی درباب قواعد فلسفی مثانیان بنگاشتم ولکن این حکمت که اکنون بدان اشتفال دارم طریق دیگری است که نزدیک ترین راه وروش رسیدن به حقیقت است لکن از این بیان معلوم نمی شود که از ابتدا معتقد به حکمت مثاء بوده است سپس متوجه حکمت اشراق شده است تنها این معنی را افادسی کند که پیش از اشتفال به تحریر حکمت اشراق قواعد مثانیان رادر حکمت و منطق نوشته است.

مطلب دیگری که ازمقدمهٔ شیخ مستفاد می گردد این است که وی پس ازفراغت از کتاب برآن مقدمه نوشته است زیرا درمقدمه گوید: قبل ازاشتغال باین کتاب دراثناء آن چنین کردم...

نکتهٔ دیگری که ازمقدمهٔ حکمةالائراق مستفاد می شود اینکه شیخ حکمت رااسری طبقاتی وویژهٔ عدهٔ معدودی نمی داند چنانکه گوید: «هرخواستار وجویندهٔ علمی راسهمی ونمیمی باشد ازدانش کم یا زیاد». این مطلب اشارت واعتراض به پیروان مشاء است که دانش را اختصاصی می دانستند.

وچنانکه بعداً خواهیم دیدوتبلا اشارشد شیخ اساس ارسطو رادرسنطق و مکمت واژگون کرده است والبته می دانیم که دین اسلام نیز دانش و مکمت راعمومی اعلام کرده است.

باری احیاناً از کتب ورسائل شیخ این اس بدست می آید که وی ازبدو اس ذوق اشراقی داشته است و حتی قواعد فلسف سشاه را با ترجه بذوق اشراقی خود تدوین و تفسیر کرده است و

اکنون ما بعضی رسائل ویراکه درقواعد سشاء است بررسی سی کنیم ونکات اشراقی آن راباز مینائیم.

درکتاب التلویحات اللوحیة والعرشیة پس ازطبقه بندی علوم وبحث درمقولات دهگانهٔ ارسطوگوید: اصولا مقولات برخلاف شهرت، ابتکار ارسطو نیست وبلکه شخص دیگری بنام ارخوطس که اصلا فیثاغورسی است ابتکار کرده واصول آن رابنا نهاده است.

وى انحصار اين مقولات رادردسقوله مردود سيداند، كه بعداً گفته خواهد شد.

وی دراین کتاب میزان وقسطاسی برای اعتبارات ذهنی وعینی بدست سیدهدکه جالب است که بعدها صدرالدین شیرازی ازآن استفادهها کرده است.

حابى سبزوارى دراين قسمت عبارات شهاب الدين راعينا بنظم درآورده است.

( رجوع شود به تلویحات ص ۳۰ وشرح منظومة سبزواری درذیل :

صرف الحقيقة التي ماكثوا من دون سنضما تها العقل يرى).

وی برسبنای مقولات پنجگانهٔ خود صفات وافعال خدارا بررسی می کند وقاعدهٔ ـ الواحدلایصدر عندالاالواحد رابروشی دیگر بجز روش ستائیان بررسی کرده است.

قاعدة امكان اشرف رانيز دراينجا مورد تحقيق قرار مي دهد.

نکته ای که ازلحاظ تاریخ فلمه قابل توجه است این است که شهاب الدین اصطلاحاتی دراین کتاب بکار برده است وعنوان مباحث خود قرار داده است که بعدها ملاصدرا عیناً بکار برده است مانند طریقه عرشیة، نکته عرشیة وجز آنها.

# مقولات

البته میدانیم که درنلاسفهٔ اسلام مقولات ده گانه بنام ارسطو ثبت شده است و گوید اماس االهیات بمعنی اعم برده مقوله است. یعنی کلیهٔ سوجودات رادرده مقوله خلاصه کرده است بدین بیان که گفته است سوجودات جهان به تقسیم نخست بردو قسم اند یک قسم که ـ وجود آنها به بدار بخود است و در سوخوعی از سوخوعات نیست وآن جوهر است و قسم دیگر آنها که وجودشان درغیر و به ایدار به غیر است که عرض است.

جوهر ير پنج قسم است: صورت، ماده، جسم، عَقل ونفس،

عرض نه قسم است: متى، اين، ملك يا جده، وضع، اضافه، آنيفعل وان ينفعل، كم و يف.

شهاب الدین اولا قبول ندارد که این مقولات راارسطو وضع کرده باشدو ثانیا گوید: همهٔ مقولات قایل شلت وضعف اند حتی «کم» ومثلا خطاقصر ضعیف تر ازخط اطول است و بنابراین وی تمام اختلافات کمی راهم باختلافات کیفی برمی گرداند وبالعکس وابن خود سالهٔ قابل توجهی است ، وثالثا گوید: مقولات وضع، ستی، این وملک همه تحت مقولهٔ اضافه

است زیرا درهمهٔ آنها نسبت واضائه مأخوذ است ودومقولهٔ فعل وانفعال هم درتحت مقولهٔ حرکت است نهایت در «انیفعل» حرکت مضاف به قابل، چون یکی تأثیر تدریجی است وآن دگر تأثر تدریجی.

( تلویحات ص ۱۰ (۲۲)،

وی پس ازاین بیان مقولات راستحصر در: جوهر، کم، کیف، نصبت وحرکت سیداند و بدین ترتیب از تعداد مقولات کم سی کند وحرکت رائیز یکی از مقولات سیداند واین اس قابل توجه است دراساس حرکت جوهریهٔ ملاصدرا.

ویگفتار عمرین مهل الصاوی رادرباب مقولات ذکر کرده است وگوید: وی به چهار مقوله گوید که آن جوهر، کم، کیف وئمبت باشد وحرکت راداخل درمقولات ندانسته است.

( مقاوضات ص ١٤٦).

نکتهٔ جالب این است که وی علاوه برآنکه حرکت راوارد درمقولات کرده است همهٔ مقولات رامشمول حکم شدت وضعف میداند.

اشارت کردیم که شیخ درآن رسالات ومقالاتی که بروش مشاء نوشته است روح اشراقی رانموده است مثلا در کتاب تلویحات (ص۱۱۲ – ۱۱۳) یکباره متوجه اشراق شده است وگوید؛

بدانکه خدای جهان هرگاه برای ارباب دانش وحکمت خیر وخوبی بخواهد آنان را بروش گذشتگان رهبری می کند آن کسانی که درمشاهدهٔ انوار وصعود بآسمانها و پیوستن به علویات وسوار شدن برگردهٔ افلاك گام برداشته اندوآنان راازیحث بیهوده درمقولات باز میدارد وازنفحات روحانی و بارقات خدائی دروجود آنها می دسد.

وبدانکه دانش حکمت ازهمان زبان باستان که بصورت وشکل غطابی بود حکمائی
مانند پدر حکیمان جهان یعنی هرمس وپیش ازوی آغاثاذیسون ونیز فیاغورس وانباذقلس و
الملاطون ازلحاظ مرتبت عظیمقدرتر ووالاشان تر بودند ازفیلسوفانی که درفلسفهٔ برهافی خود را
میرز میدانند واین گروه یعنی اهل استدلال وبرهان گرچه نهایت دقت را کردهاند وبسیاری از
غوامض راشرح کردهاند و تفصیل دادهاند لکن بر بسیاری ازرازهای نهانی عالم همچنان ناآگاهند آن رازهائی که دانایان نخستین بویژه پیامبران آنها رادریافتهاند وبسیاری ازسخنان
این گروه بررمز است آنطور که قابل رد ونقض نعی باشد، شیخ دراینجا موضوع خلم کالبسد
اطلاطون راهمانطور که درحکمت اشراق آورده است شرح داده است . [تلویحات ص ۱۱۱) و
میگوید: تنها صوفیان و مجردین ازسلمانان طریق حکمت ودانش راستین را دریافتهاند و به
میگوید: تنها صوفیان و مجردین ازسلمانان طریق حکمت ودانش راستین را دریافتهاند و به

درباب اهل تجرید وسیر وسلوكگوید؛ این گروه همواره بیادآوری خدابوده وحركات و جنبش هائم که درسوی ماده است رها کنندودرزاویهای آرام گزینند وخواطر ازخود بدور انکنند آن خواطری که پریشان حالی آرد وآدسی رابدنیای سادی کشاند. این گروه همواره ترآن خوانند ودرتاریکیهای شب نمازگذارند ودرروزروزه دارند، دردلهای شب آیائی ازقرآن بخوانند که آنان رابه هیجان وشوق آرد ازانکار واندیشه های باریک ونطیف وتخیلاتی که سازگار با جهان فسى است بهرسندگرداند تا درون آنها لطيف شود، ازنغمه هاى ظريف وپرشور وعظ واندرزكه برَبان گوینده باوجد وحال آید بهرسند گردند، تا نخمتین چیزی که برآنها وارد شود خاطفات خوش آیند باشد که طواطم وتوایعش گویند وآن بمانند بارقدای باشد که باشتاب آید ونیابد، آنگاه بر ریاضت مداوست کنند تا آنکه بارقات الهی بی دربی آید وبردل آنها فرود آید تا آنجاکه خاطف استوار وثابت شود ودراین مرحله، سکینهاش خوانند ویدینسان اورانیروی پرواز ـ بنسانها ومعراج آيدوازاحماس وشعور خود پنهان كردد واين رافناء نامند . (تلويعاتس ١١٤) يطوريكه ملاحظه سيشود شيخ ازهمان نخستين كاسىكه درفلسفه كذارده است شور و حالي داشته استكه اورا بطرف ذوق اشراق بطور آگاه وبا ناخودآگاه سي كشانده است چنانكه این معنی حتی ازمبعث مقولات وصورت وهیولی ومباحث منطقیات وی نیز آشکار است. درباب عالم آفرينش وعقول ده گانه دراين كتاب همان قواهد فلسفة مشاء رايان سي كند، لكن كلماتي مانند «تعشق، عشق ومعشوق» كه درباب انوار طوليه وعرضية حكمت اشراق بكار برده است بكار

(رجوع شودیه ، تلویعات ص ۱۱۲ (۱۱۶)

تغرينش است.

مپس ممائلی مانند: عنایت، قضا، قدر، سعادت، شقاوت وتناسخ رامورد بحث و برسی قرار سیدهد که دراینگونه مهاحث نیز جنبه های اشراقی دارد ویویژه درمیحث نبوت و منامات وخوارق عادات وانذارات.

م بردکه نمودار ذوق اشراتی است ودرحکمت اشراق تکیهگاه قاعدهٔ وی درترتیب عالم ـ

وی درهایان این کتاب تحت عنوان مرصاد عرشی گوید؛ اگر رادمردی هستی کوشا و خواستار حق،به خود مبال ویرتخت طبع وخوی خود منشین وازخود خوشنود مباش ودراین ویرانهٔ خراب آباد نجس وآلوده بزندگی خوش مباش وهاهای خود رادراز مکن ویگو که من آن چنان کسی هستم که به قلمفه ودانش های حقیقی ره یافته ام واکنون که بدین مرتبت رسیده ام باید به خود برسم ومرا برخود حتی است ویرتن و کالبد وظیفه ایست ومن برهمگنان خود وزونی دارم وباید ازبهره های این جهان فزون تر برم ویهرسند شوم.

زیرا اپن دانشها همه صفیری است وندائی که باید تورا ازخواب غفلت بیاگاهاند و بیدار کند و تورا نیافریدهاند که درمهلکات نفس فرو روی و آنسان درخود روی که ازغایت تغرینش خود بازمانی.

## سىوشش

درچند فصل دیگری بیاناتی دارد که بررمزاست و کسانی که باصول وزبان وی آشنائی ندارند ازدرك آن سخنان ناتوانند.

دربند ۸۳ درفصل جدائی گوید: دریکی ازشبها هرسس دربرابر آفتایی که درهیکل نور بود بایستاد ونمازگذارد وچون سپیدهٔ صبع دمید سرزسنی رابدید که همچنان تاریک و ظلمانی است وچنان دریافت که خشم وغضب خدا آن سرزسین رابگرفته است پس به خدای پناه برد وگفت ای پدر سرا ازهممایگان بدنجات بده پس ندا آمد که دست خود به طناب شعاع نور بیاویز وخود رابه جایگاه شرفات کرم برسان وهمچنین فصولی دیگر برمز بیاورده است و آخرالاس دروصیت نامهٔ خودگوید: خوی واخلاق شما نباید بمانند اخلاق زنان درحجله باشد. مکماء بزرگ درروزگاران گذشته یعنی آن زمان که حکمت بروش خطابی بود نه برهانسی مانند... مردانی بودند پس بزرگ وخداوندشان وشوکت.

و بطور اختصار قواعد زاویه نشینی وذکر اهل الله راشرح داده است و بشرح بعضی ازاصطلاحات ذوتی پرداخته است. (تلویحات، ۱۱۰٬۱۲۱)

شیخ درکتاب مقاومات خودگوید: این کتاب معنی مقاومات تقریباً بمنزلهٔ لواحق همان کتاب تلویحات نیاز باصلاح داشته استاصلاح کرده ایم، وبنابراین کتاب مقاومات چیزی نیمت بجز تکرار وتوضیح آنچه درتلویحات آمده است بانظری که جنبه های اشراتی بیشتری دارد،

کتاب المشارع والمطارحات؛ شیخ درمقدمهٔ این کتاب گوید؛ این کتاب مشتمل برعلوم مه گانه است که برحسب خواست شما براداران نوشتم ومباحث وضوابطی رادرآن نهادم آن بباحث وضوابطی که در کتب دیگر یافت نمی شود و بطور جد نافع وسودمند است وازمستخرجات ومتصرفات خرد خود من سی باشد و سع ذلک دراین ضوابط ازمآخذ مشائیان خارج نشدم واگر نکته ها ولطیفه هایی درآن نهادم که ازقواعد شریف دانش اشراقی است بطور قطع فزون است ازآنچه مشائیان آورده اند و هرآن کس که کوشش کند وانصاف دهددرسی یابد بعد از اندیشه کتب مشائیان ، و بدان اس برخورد که دیگران برخورده اند و هر آن کس که درعلوم بحثی مهارت کامل نیافته باشد اورا راهی بدریافت حکمت اشراق نباشد و لازم است که این کتاب مهارت کامل نیافته باشد اورا راهی بدریافت حکمت اشراق نباشد و لازم است که این کتاب قبل از حکمت اشراق مورد مطالعه قرارگیرد.

باید دانست که سن دراین کتاب رعایت ترتیب رانکردهام و بلکه اصولا غرض ما در این کتاب بحث است و اگرچه احیاناً بعلوم متفرقه پایان یابد، وشخصی که خواستار حکمت بحثی است هنگاسیکه این بخش را (حکمت بحثی را) بدرستی دریافت و دانش او در این باب استوار شد آنگاه روا باشد که گام درریاضاتگذارد و وارد دراشراق شود تا بعضی از بادی اشراق رامشاهده کند.

اما صورتهای مه گانه حکمت اشراق عبارت است از ۱- اینکه علم به حکمت اشراق حنصل نمی شود مگریس از اشراق انوارالهی ۲۰ نخستین شرط شروع در حکمت اشراق انسلاخ از دنیاست واوسط آن مشاهدهٔ انوارالهیه است وآخر آن را پایانی نیست.

دراینجا سومین صورت حکمت اشراق رآباجمال برگذار کرده است وپس ازبیانی گوید؛

ین کتاب شامل یک دوره فلسفه است درقسمت الهیات و مباعثی از طبیعیات، دراین کتاب همانطور که در که خودگوید روش مشائیان رارعایت کرده است نهایت درپارهای از روارد همانطور که در سایر رسائلش دیده می شود از روش مشائیان خارج می گردد و جنبه های ذوتی را ابراز می کند و حملاتی بر پیروان مشاه می کند. پس معلوم شد که اصولا شهاب الدین معتقد است که طالب حق باید نخمت حکمت بحی رابه کمال رساند و سپس به حکمت ذوتی بپردازد، و بنابراین روش تعلیم وی این بوده است که اولا قواعد حکمت مشاه را شرح داده و برای پیروان خود بنویسد و بیس بپردازد به حکمت اشراق و درحقیقت حکمت بحی رامقدمهٔ حکمت ذوتی می داندواز همین و بیس بپردازد به حکمت اشراق و درحقیقت حکمت بحی رامقدمهٔ حکمت ذوتی می داندواز همین جمت است که در شرع هفتم این کتاب بطور کلی از روش مشائیان خارج و درسائلی مانند جمت اسراحث مربوط به علم به سفیات مطالبی راعنوان می کند که تقریباً همان ساحث حکمت درساحث مربوط به علم به سفیات مطالبی راعنوان می کند که تقریباً عمان ساحث حکمت اشراق است؛

وگوید؛ «اماالفضلاء فریاضاتهم وعلومهم مرموزة وربماتوجدفی حکمةالاشراق ان کان الطالب له فطرة تامه» منظور وی ازحکمت اشراق دراین کتاب، کتاب حکمت اشراق نیست ینکه سنظور حکمتی است که مبتنی برروش اشرنتی است. مپس گوید: «علی آن للحکمة محمدة ماانقطمت عن العالم ابداً».

# ( تلویحات ص ۱۱٫ تا ۱۲۱)

درآخرکتاب شمه ای ازحال خود راشرح داده وگوید: «قدبلغ ستی الی قرب سن ثلثین سنة واکثر عمری فی الامفار والاستخبار والتفحص عن مشارك سطلع ولم اجد من عنده خبر سن العلوم الشریفة ولاسن یؤس بها اوصیکم اخوانی بالانقطاع الی انتوالمداوسة علی التجرید ومفتاح عندالاشیاء مستودع فی کتابی (حکمة الاشراق) ولم نذکره فی سوضع علی ماذکر فاه هنالک و قدرتبا له خطأ یخصه حذراً لاذاعته به بطوریکه ملاحظه می شود مطلب عجبی را و یاراز عجیبی رافاش کرده است لکن برای من معلوم نشد که منظور وی ازخطی که اختصاص به حکمت اشراق داده است چیست ؟

# نظام آفرينش

قبلا درباب اصول کلی جهان بینی شهاب الدین بعث شد ودید وی نسبت به عالم ماده وجهان ناسوت نموده شد وبعد آهم درباب نظام آفرینش ازنظر شیخ اشراق بحث خواهیم

کرد دراین جا منط باین نکته اشاره سی کنم که نظام آفرینش ازنظر فلسفهٔ بشاء اسلامی برسنای عقول عشره براصل یافتن سنخیت تامه میان علت ومعلول واینکه ازامری بسیط آزتمام جهت تنها یک معلول صادر سی شود قرارگرفته است زیرا درفلسفهٔ مشاه موجودات کلامتباینة آلوجوداند وجهان مادی وروحانی مطلقاً بهم ارتباطی ندارند ودرجهان ماده هم موجودات ستباین الوجوداند.

پس باید راهی پیدا کرد که صدور ماده راازامر مجرد بسیط و همچنین صدور کثرت را ازوحدت توجیه کرد و همین طور نظام آفرینش شیخ شهاب الدین را برمبنای انوار طولیه و عرضیه و اشراقات متعاکمه براصل و اساس تباین سوجودات عالم غیب و شهادت و همچنین سنخیت بیان موجودات جهان شهادت و پیدا کردن تکثر درنور دوم که منشآ اشراقات متکتر باشد و همین طور راه حلی که افلاطون درارباب انواع و مثل عقلانی و نوری پیدا کرده است که از اشخاص شروع بی کندتا به مثل الامثال و مثل اعلی پایان می پذیرد. همه این نظرها و الوال برمبنای اختلاف و تباین موجودات است لکن بنابر اساس اصالت وجودیان که وجود راستر که معنوی می دانند و آن را درتمام موجودات از لحاظ ذات یکی می دانند نهایت درسرا تب و مدارج مختلف این اشکالات وجود ندارد تامتوسل باینگونه توجیهات شوند و بلکه یک طرف وجود مبده المبادی است و طرف دیگر آن هیولای اولی است و دراین و سط بر حسب سرا تب موجودات مختلف و اقع اند.

# مجموعة سومصنفات شيخ شهاب الدين

این مجموعه باهتمام آقای دکتر سیدهسین نصر چاپ شده است وشامل چهارده رساله است. مجموعهٔ این چهارده رساله که رسائل فارسی شیخشهابالدین است با تفاوتی که درآنها هست مباحث وسمائلی را که اغلب بزبان رسز واشارت است درموضوعات سختلف فلسفهٔ بحثی و دوقی مطرح میکند و احیاناً سمائل کلامی وعرفانی را بیان میکند. آن رسائل عبارتند از:

برتونامه که شامل یکدوره قلمفه الهی است بطور خلاصه وسمائلی مانندزمان،
 مکان، کون وفیماد نفس را که از دشوارترین مباحث قلمفه است مطرح می کند.

بحث جالب این رساله «من» متفکر است یعنی آنچه در نظر وی مبدأ اندیشهٔ اثبات وجود است همانطور که بعدها د کارت این روش را بکار برده است والبته شیخ الرئیس نیز در آخر کتاب اشارات بیان خاصی دراین خصوص دارد وشیخ شهاب در رسائل دیگرش نیز مطالبی دراین باب دارد.

اوگوید: استبصار دیگر آنست که خودرا سیگویی «من» وهرچه در تن تست همه را اشارت توانی کرد به «او» وهرچه «او» را «او» توانی گفت نه گویندهٔ «من» است از تو، که آنچه ترا اوست «من» و «تو» نباشد.

ملاحظه می شود که دراین رساله از دمن » مشارالیه که معور شخصیت ها است شروع

می کند تا وجود اورا جسماً وروحاً ثابت کند و بعد از آن توای نفس و روح مجردرا مورد بحث قرار میدهد وازاین طریق ازادنی باعلی می رود و طرق برهان «ان» را می پیماید وازاین راه ذات میده المادی را ثابت می کند.

دراین رساله نظام مالم وجودرا بروش مشائیان بیان می کند لکن در خلال مباحث آن رنگ فلمفهٔ اشراق هست.

۷- هیاکل النور، دراین رساله بحث دگرگون سیثود و اصولاکلمهٔ «هیکل» خود نسودار دگرگونی فکری اوست دراین برههٔ از زسان او، همانطورکه اشارت رفت این رساله شامل هفت هیکل است ویکی از دلائلی که وی از باطنیه ستأثر شده است برگزیدن همین نام است زیرا اسماعیلیان نیز از هیاکل هفتگانه نام برده اند. البته اگرچه سخن آنها مرموز است لکن ممکن است منظور آنها از هفت هیکل عناصر اربعه باشد باضافهٔ موالید ثلث.

شیخ اشراق کلمهٔ هیکل را درکتب دیگرش نیز بکار برده است وظاهراً در آن کتب بعنی جسم و کالبد انسان بکار برده است وسیدانیم که کلمهٔ هیکل و هیاکل در ادبیات پارسی قدیم بکار برده شده است، صابئیان نیز این اصطلاح را بکار برده اند و ظاهراً بعنی سیارات سیم گرفته اند.

بحث دراینکه شیخ بطور تحقیق هفت هیکلرا از کجاگرفته است وآیا باهفت اردای که صابقیان پرستش می کردند رابطه دارلاً یا نه ویا مربوط به معابد زردشتی است از عهدهٔ این مقالت خارج است.

درکتاب حکمت الاشراق کلمهٔ هفت سملک را نیز آورده است که بقول قطب منظور حواس پنجگانه ظاهری باضافهٔ قوهٔ متخیله و ناطقه است وازاین جهت است که عالم مشل معلقه را اقلیم هشتم نامیده است.

یکی از اموری که جالب توجه است اینکه شیخ اورادو دعاهای خودرا متوجه سیارگان و کوا کب آسمانی کرده است واین معنی درادب پارسی همچنان جلوهگری داشته و دارد .

ممکن است منظور شیخ از هیاکل محورهای وجودی باشد که مظاهر حق اند. دراین رساله نیز از «من» اندیشنده و خرد بحث کرده است.

جد الواح عمادید برگزیدن کلمهٔ «الواح» برای این رساله نیز جالب استو ظاهرآ بدین مناسبت است که بحث اساسی این رساله حواس ظاهره وتحوهٔ ادراك است.

دراین رساله قاعدهٔ اسکان اشرف مورد بررسی قرارگرفته است.

ے۔ رسالة الطير ـ بديهى است كه توجه بنام اين رساله مارا بسير و سياحت روحانى مى كشاند وازاين نام معلوم مىشودكه شيخ روش سير وسلوك را نسوده است البته اين سير و

سلوك را بزبان رمز ودر لباس حكابت كويد.

حکایت این است که چندتن شکارچی برای شکار به صحرا میروند و دامهایخودرا سی گسترند و دانه های لازم سی پراکنند تا سرغان را بدام اندازند ووقایم بعدی.

ه- آواز پر جبرئیل: دراین رساله که از نام آن نفحات روحانی استشمام میشود داستان کوچکی مطرح میگردد وآن اینکه: شیخ اشراق به خانقاهی میرود که آنرا دودراست یکی از آندو به صحرا ودشت و بیابان است و آندگر به شهر وآبادی. وی ازدرشهری وارد میشود و آنرا محکم و استوار می بنددوبسوی آن در که بطرف صحرااست روانمی شود در بین راه به ده تن سردان کارآزموده و پیر خوش سیما بر میخورد که هیبت و ابهت آنها و پرا سرعوب می کند و پرسش های شگفت می کند و پرسش های شگفت آور می نماید که همه را باسخ می شنود.

۳- عقل سرخ این عنوان نیز خود رسزی است که کمتر بکار برده شده استونا چار متعف کردن عقل که اسری معردو غیرمادی است به صفت مادی غیر ازرمز و کنایت چیزی دیکر نمیتواند باشد.

دراین رساله از زبان سرغان وپرندگان حکایت کند، شیخ خود دراین سیر وسلوک به کالبد وصورت پرندگان درسیآید وسفر سی کندآن پرنده ای که شیخ به کالبدآن در سیآید «باز» است و ناچار در جمع بازان به سیر و سیاحت سیپردازد و مدتها با آنها همشین سی شود و بهرطرف پرواز سی کند واز شگفتیهای روزگار وحواد شجهان آگاه سی شود واز همسفرا نخود چیزها سی آموزد واز اسرار کوه قاف آگاه سی شود.

۷- روزی با جماعت صوفیان دراین سیر نیز اصول سیروسلوك عملی مطرح می شود که شیخ روزی را باگروهی از صوفیان در خانقاه می گذراند واز هرسو سخنی گفته می شود . هر کس از زبان سرشدش گفتاری گوید و پرسشهائی که از سرشد و راهنمای خود کرده است بازگو سی کند، نوبت به شیخ شهاب می رسد. وی که در خرقهٔ درویشان قرارگرفته است از زبان نخستین سرشدش حکایتها کند و پرسش هائی که از پیرخود کرده و پاسخهائی که شنیده بازگوید و ازاین راه بسیاری از اسرار جهان را بشکافد.

۸- درحال طفولیت - ممکن است نظر شیخ طفولیت در دانش باشد درهرحال دراین رساله از دوران کود کی خود سخن سیگوید و وقایع آن زسان را بیاد سیآورد وگوید چگونه انوار ملکوتی در دلسن بتایید و به دانش روی آوردم و دراین راه رنجها کشیدم تبا آسوزگاری بیافتم واز انفاس قلسی او بهره ها برگرفتم وبیک بارگی از برکت انفاس این استاد و ایر سرشد خود ستجلی شدم و دم قلسی او درسن دسیده رسوخ کرد و درهای علم لدنی برویم بازشد.

۹- در حقیقت عشق- اصولا شیخ اشراق در باب نظام آفرینش جهان برای عشق اهمیت بسیار قائل است دراین رساله حقیقت عشق را بنحو جالبی بیان کرده است عشق بسینی عامرا ساری در تمام موجودات جهان میداند همچنانکه سلاصدرای شیرازی بعدهااین عنوان را برای حل بسیاری از مسائل برگزیده است.

شیخ شهابگرید: همهٔ موجودات بحکم عشق فطری درجریان وحرکتاند و اساس جهان آفرینش برعشق است از خلقت آدمخاکی متصاعداً تا ملکوتیان مجرد، همه متحرك به عشق اند، عشق حقیقی که عشق اکبر است شوق به لقای حق است واین استنبروی حاذبهٔ جهان واین است مبدء شور وشرهای آفرینش و آنچه حافظ و نگهبان موجودات جهان است عشقی که ساری در تمام موجودات است ، اگرعشق نعی بود موجودات کلا وطراً مضمحل میشدند.

سپس به زبان رمز واشارت سیر و سلوك حقیقی را شرح سیدهد و باز سی نماید که سالک باید از پنج دروازه بگذرد وآن پنج دروازهٔ عشق است واین همان پنج دری است کسه زیخا از آن سی گذرد تا بوصال معشوق خود برمد (البته در داستان یوسف و زلیخاهفت درست).

همهٔ موجودات جهان درسیر بطرف معشوق خود رنجها می کشند ودشواریها تحمل می کنند تا بوصال او برسند وازشراب عشق ازلی سیراب شوند، غایت ونهایت این عشق تشبه به خداست که مرتبت یحبهم و یحبونانه اشت.

عاشقان حقیقی می دانند که دیدهٔ خفاش راطاقت مشاهدهٔ جمال آفتاب نیست، هم نظر معبوب رابرجمال اوگمارند وخود به تمام ازسیان بیرون روند.

. ۱- لفت موران دراین رساله شیخ به کالبد موران درآید وصورت وشکل موران به خودگیرد ویا آنها همگام شود ویزبان رسز واشارت راه وروش سیر وسلوك راییان کند وارسوران چیزها آسوزد.

موران رنجور جهت بدست آوردن روزی خود بدشت وصحرا روند و تحمل دشواریها کنند وریاضتها کشند که فرسود «یا ایتها النمل ادخلواسما کنکم لایعطمنکم صلیمان وجنوده».

وهمین مور،گاهی آنچنان متجلی بانوار ملکوتی شودکه رهنمای ملیمانگردد وتاجی وی شود:

چون سليمان كرد با چندان كمال

پیش موران ازسر عجز این سؤال

گفت برگوای زمن آغشته تر

تاكدامين كل بغم بسرشته تر

داد آن ساعت جوابش مور لنگ

گفت خشت والهمین درگور تنگ

والهمين خشتي كه بيوندد بخاك

منقطع گردد همه اسید پاك "

دراین رساله حکایاتی دیگر اززبان حیوانات وحشرات ومرغان بمانند لاكهشت و خفاش وهدهد ویومان وآمدن مرغان بنزد سلیمان به جز عندلیب و عقاب و عتاب سلیمان عندلیب راوپرسش ازعلت غیبت آو وحکایت جامگتی نمای کیخمر و که کنایت ازدل صافی عارفان است وداستان آئس گرفتن شخصی با بادشاه جنیان بطور اختصار آمده است که هریک برای نتیجهٔ خاص عرفافی است.

۱۱- مغیرسیمرغ دراین رساله که جنبه های رسزی آن بسیار است وسابقهٔ تاریخی عمیقی نیز دارد بزبان رسز و کنایت سراحلی ازسیر وسلوك بیان شده است.

سیمرغ اززمان باستان درادیهات ایران نقش مؤثری داشته است وازآن بعنوان شاه مرغان نام برده شده است.

درادیهات قدیم ومتون مذهبی وادبی ایران باستان موردتوجه قرارگرفته است.یش از آنچه هدهد درمهد عتیق .

ممكن است سيمرغ كنايت ازربالنوع بزرگ باشد، البته دركتاب منطق الطير، عطار اساس كار خود رابررسيدن به سيمرغ قرار داده است. سرغان همه طالب وصال او مى شوند.

بنابراين درمنطق الطير سيمرغ سمبل الوهيت است.

وعجیب است که هدهد سرغ سلیمان سبت ارشاد وهدایت سرغان راپیدا سی کند. از این سرغ اخوان الصفا بعنوان واسطهٔ معبت نام بردهاند.

درهرحال شیخ شهاب الدین دراین رساله بدایات سلوك ومقاصد آن راشرح سیدهد و گوید كمال انسانیت فناءفی الله است كه آخرین سرحلهٔ سیر وسلوك است.

۱۲ بستان القلوب، این رساله راظاهراً شیخ درسیاهان نوشته است چنانکه خود در مقدمهٔ آن باین معنی اشارت کرده است. دراین رساله سسائلی ازنن منطق وقلمفهٔ الهی رامورد بعث قرار می دهد ومعجزات وخوارق عادات را توجیه و تفسیر می کند،

۱۳۰ رسالهٔ یزدان شناخت دراین رساله که شاسل سه بابست شیخ شهاب سائلی سائلی مانند اثبات سده المبادی ، معرفت نفس ونبوت رامورد مطالعه و بحث قرار می دهد.

15- رسالة الأبراج. ابن وساله شامل دستورات وتوصيه هائي است براي اخوان .. التجربد واهل سير وسلوك.

## جهلوسه

همانطورکه اشارت رفت شیخ ازنخستینگاییکه دربحث و مکمت میگذارد بسا رخینه های ذوقی وعرفانی که ذاتاً داشته است وارد بی شود نهایت معتقد است که فلسفهٔ بحی مقدمهٔ فلسفهٔ ذوقی است وطالبان حکمت اشراق بناچار باید نخست حکمت بحثی رافراگیرند و آن مرحله رابگذرانند وسپس به حکمت ذوقی بیردازند و اصولا خلیفه وقطب زمان کسی است که هم درحکمت بحثی سرآمد باشد و هم درحکمت ذوقی وچون شیخ خود در هردو بخش سرآکده و بمرتبت کمال رسیده است قطب زمان است.

وهمانطورکه صوفیان شریعت راپل وقنطرهٔ طریقت می دانند وطریقت راوسینهٔ نیل به حقیت وگویند: «الشریعة قنطرة الطریقة والطریقة قنطرة الحقیقه» شیخ شهاب الدین حکمت بحیه راقنطرهٔ حکمت دُوقی می داندگو اینکه شیخ کاملا خود راپای بند به شریعت نشان می دهدو حقایق ادبان را پذیرفته است همچنانکه درمطاوی کلمات خود از آیات واخبار اسلامی وسخنان بزرگان وانبیاه دیگر نیز طرفی بسیار می آورد وبدانها استناد می کند.

# سخنى چند در اطراف كتاب حكمة الاشراق

چنانکه اشارت رفت شیخگوید؛ من زنده کنندهٔ حکمت مشارقه ام. قطب الدین در نوفیع سن گوید؛ چه آنکه اشراق را به سعنی تابش (تحیلیات انوار بدائیم ویا حکمتی که معمول در شرق زمین بوده است تفاوتی ندارد زیرا حکمت مشرق زمین همان حکمت اشراق است و اساس ویایهٔ آن برذوق واشراق است نه بحث.

باری کتاب حکمة الاشراق شامل دوبخش است: بخش اول درخوابط فکر است کسه همان منطق باشد وبخش دوم درانوار الهیه است و ترتیب صدور انوارطولیه وعرضیه وسسائلی دیگر.

بخش اول شامل سه مقالت است باین ترتیب: مقالهٔ اول درمعارف وتعریف، مقالهٔ دوم دربرهان وسادی آن، مقالهٔ سوم درمغالطات وبعضی ازحکومات ونکته هائی که بیسن مشائیان واشراقیان است.

بخش دوم شامل پنج مقالت است؛ مقالهٔ اول درنور وحیت آنست ودرنورالانوار و آنچه ازومادر سیشود، مقالهٔ دوم درترتیب وجوداست بطریق اشراقیان، مقالهٔ سوم درکیفیت قمل نورالانوار وانوار قاهره است، مقالهٔ چهارم دربرازخ وهیآت آنها و ترکیبات عنصری است، مقالهٔ پنجم درمعاد ونبوات وسنامات است.

## چهل وچهار

# نو آور یهایشیخ درمنطق

لبلا باید تذکر داد که شیخشهابالدین درترتیب کار خود ازستائیان اسلامی پیروی کرده است باین معنی که نخست ابوایی ازمنطق راییاورده است وسپس سائل فلمنی رامورد بحث قرار داده است واین کاری است که اغلب فیلموفان پیش ازوی کردهاند بهجز اخوان الصفا که منطق رابایی ازرضیات بحساب آوردهاند.

منطق ارسطوئی که بنام منطق صوری نامیده شده است شامل اصول وقضایائی است که مدتبهندین قرن افتار وآراه همهٔ مردماندیشمندرا بخود کشیده است ودرتمامدورههای فکر بشری وقرنهای متمادی حاکم براندایشه های سردم بوده است ویه جهاتی که جای بعث آن دراین جانیست گام فراترگذاردن از اصول ارسطوئی درحکم کفر وزندقه وخیانت شمرده سیشد و بطوریکه ازمنایع تاریخی بدست می آید در قرون وسطی دربعضی از کلیساهای عالم مسیحیت کلمات وقواعدوروش فکری ارسطوئی را آن چنان مقدس می دانستند که هر آن کس که درصد د تخطی برمی آمدبانواع عقوبتها و کیفرها دچارمی شد. برخلاف آنچه محقق نمایان غربی و مقلدین ناآگاه آنان گفته اند و افکاری نادرست درمیان دانش پژوهان پراکنده اند قرون و سطائی باین معنی در جهان اسلام وجود نداشته است و همزمان با قرون و سطای مسیحیت دین اسلام آزادی بی قید و شرط فکری به پیروان خود می دهد.

اصولا یکی ازپایه های اساسی دین اسلام فکر واندایشه است و فکوهش ازتقلید و پیروی ازافکار وعقاید آباء واجدادی واین معنی بارها درقرآن سجید آمده است واخبار وروایات نبوی نیز آن را تأیید کرده است.

دین اسلام پیروان خود رابرسیانگیزدکه بدنبال دانش درست واندیشهٔ صحیح به اقصی نقاط کشورها سفر کنند ودراین راه چین وساچین وهند وحبش برایش برابر وسساوی است وسلیت دراین مورد نقشی ندارد، حتی قرسان سیدهد که ازااعماق دریا ویا اوج ستارگاندانش برگیرند.

تقلید نه تنها ازفلاسفه یونان وارسطو سمنوع است بلکه ازهرنوع فکری نباید تقلید کرد. انسان راخدا اندیشمند وآزاد آفریده است ویاید آزاد فکر کند ودانش درست ومفید راازهر کجا که هست و سمکن است برگیرد. وازروی فکر درست مقایق را کشف کند و برهبین اساس است که پس از نقل علوم به جهان اسلام افکار یونانیان و بویژه ارسطو بطور دربست و بعنوان و می منزل پذیرفته نشده است و دانشمندانی به نقد و بررسی و جرح افکار سقدسان پرداختند و حتی در منطق کسانی پیدا شدند مانند این تیمیه که اصول افکار و قضایای ارسطوئی را بباد آنتقاد گرفتند. چنانکه اخوان الصفا نیز با وجود پیروی از سکتب نیثاغوریان نحله و مکتبهای دیگر را سورد انتقاد ترار دادند افکار و اندیشه های اشعری و معتزلی پر است از اینگونه نقد و بررسیها.

# چهل وبنج

وکمانی دیگر مانند امام غزالی درمنطق تحولی خاص بوجود آوردند ومنطق نوینی ترتیب دادند که درحقیت می توان آن را منطق عملی ناسید،

شیخشهاب الدین ازهمان ابتداء تفکر فلسفی خود نه تنها اصول فلسفهٔ مشاء را برای رسیدن به حقایق معنوی کانی ندانست، سائل و تضایای منطقی راواژگون کرد و تازگیهائی در آن ایجاد کرده است که ما اکنون پارهای ازبررسی های ویرا باز سینمائیم:

رد درباب تعاریف وحدود حقیقی گوید: بعضی ازمردسان گفتاری که دلالت برماهیت چیزی کند حد ناسیدهاند و به گمان آنها دلالت برذاتیات وامور داخل درحقیقت چیزها می کند ودرسقابل، آنچه خارج ازحقیقت چیزها است و درمقام شناساندن و تعریف واقع می شود وسم ناسند.

وبدین ترتیب تعاریف حدی ورسمی را از نظر منطق ارسطوئی بیان می کند وسپس برد وجرح آن می پردازد.

وگوید: اصولا ذاتیات واجزاء ذاتی چیزها وآنچه درماهیت ویا خارج ازآن می باشد واستیاز هربک ازدیگری، قابل محناختن نمی باشد ویطور کلی هیچ امری به کنه شناخته نمی شود تا اجزاء داخلی ویا خارجی آن ازیکدیگر ستازگرددوآدس بدان حد ازدانش نمی رسد که در یاید چه چیزی داخل در ذات است و چه چیزی خارج از ذات و ازهمین جهت است که در دانش های آدمی شکوك و نتوض و ایرادات بسیار است.

ویا این ترتیب تعریف به ذاتی چگونه سمکن است ۹ وآنچه را از تعریفات بعنوان تعریف حدی آورده اند درست نیست و تعریف وشناساندن وشناسائی چیزها تنها به لوازم وعوارض محسوس از آنها است که سوجب ویژگی هریک ازچیزها ازجز آن دگر سی گرددویس.

و باین ترتیب شیخ تعریف به حدرا مردود میداند و خود همه جا نام رسم می برد ته حد, دراینجا شالی آرد وگوید به دانایان انسان را تعریف حدی کرده اند به دو جزه باصطلاح دانی یکی حیوان و دیگری ناطق وگفته اند انسان حیوانی است ناطق، از آنها می پرسیم که سنظوراز «ناطق» استعداد نطق است . و یانفس ناطقه است اگر منظور استعداد نطق باشد که امری است عربنی و اگر منظور نفس ناطقه باشد که نفس ناطقه همچنان نا شناخته مانده است و شناسائی آن بامور عرضی و نوازم محسوسه است.

و هنگامیکه انسان ذاتیات خودرا نتواند بشناسد وحال آنکه نزدیکتر از او به خودش چیزی دگر نیست چگونه تواند ذاتیات چیزهای دیگررا بشناسد.

# ويرانى قاعدة مغاليان درتعريفات

وبدین بیان قاعدهٔ مشائیان را در باب تعریفات که مهمترین بایه های منطق ارسطوئی است زیرو رو سی کند. وی در زیر همین عنوان سی گوید: اکنون باید داتیات عامه وخاصه را که

مثانیان بنام دجنس و فصل بنامیدهاند بررسی کنیم پس بانهاگوئیم شما از کجا واز چهراه دانسته اید که فلان امر جنس است و فلان امر فصل آیا قبلا و در جای دیگر شناخته اید که امری جنس است وامری ییگر فصل ؟ وسپس در تعاریف ذکر کرده اید ویا در همان هنگام تعریف شناخته می شود، هردو صورت نا سمکن و سحال است زیرا تا قبلا جنس و فصل شناخته می شوند نتوان اصل سملم در تعریف قرار داد ، نقل کلام در همان هنگامی شود که جنس و فصل جنس و فصل شناخته می شوند زیرا جنس و فصل نیز باید به تعریف حدی به جنس و فصل شناخته شود واگر هنگام تعریف شناخته شود دور لازم آید، سضافاً براین، مارا رسد که گوئیم از کجا علم حاصل میشود که ذاتیات فلان امر همان باشد که ما شناخته ایم و در مقام تعریف آورده ایم و چه بسا ذاتیاتی باشد که همچنان برما نامعلوم باشد پس چگونه می توان حکم جزمی کرد که فلان تعریف حدی است و بهمان تعریف رسمی. این ایراد در کلمات متأخران مان شیخ اشراق اینگونه نقوض و ایرادات ستدل پیدا شده است و بیش از وی ایرادات به صورت وشکل دیگری شده است که اکنون جای بعث آن نیست.

۷- درباب، محصورات وتقسیم قضایا از لعاظ موضوع شیخ اشراق نخست قضایای شخیصه را بی اعتبار می داند چنانکه دیگران هم گفته اند که جزئی نه کاسب است ونسه مکتسب .

وی منکر قضیهٔ جزئیه است و ثانیاً قضایای مهمله راهم با بیانی خاص از درجسهٔ اعتبار ساقط می داند وثالثا گوید قضایای بعضیه بناچار بایدیه کلیات بازگردد زیرا در قضیهٔ «بعض الحیوان انسان» کوید: بعض مهمل است و ایماض هرچیزی بسیار است و مثلاً حیوان را بعض های زیادی است که بعضی انسانند و بهمض گاوند و بعضی حمار و .... پس عنوان به ض را وضوع قضیه قرار دادن مفید قائده نیست مضاقاً براینکه آن عده از حیوانها که انسانند همه اند نه بعضی زیرا حیوانات چندگروه اند یک گروه آن همه انسانند و یک گروه آن همه گاوند و .... پس آن عده از حیوانات که انسانند همه انسانند پس بعض حیوان انسان باین باز می گردد که آن افراد حیوان که انسانند همه انسانند و بدین ترتیب همه قضایارا به کلیه برمی گرداند.

م. پس از اینکه همه قضایارا به کلیه باز می گرداند قضایای محصله و معدوله را بررسی می کند و ثابت می کند که همه قضایا موجبه اند ودر هر قضیه نوعی از ایجاب است باین بیان :

هر قضیدای مرکب است از موضوع محمول مانندم زید کاتب است».

#### چهل و هفت

و قضیهٔ مالبه عبارت از قضیه ایست که در آن بوسیلهٔ حرف سلب ربطو رابطه برداشته می شود و مشلا اگر قضیهٔ بالا بصورتسالبه درآید وگفته شود «زید کاتب نیست» باین معنی است که کتابت برای «زید » نیست و بوسیلهٔ حرف مدب یعنی «نیست» کتابت از زید برداشته می شود .

معمولا در زبان عربی در سلب بسیط حرف سلب مقدم بر رابطه است تا اینکه آن رابطه را نفی کند، چنانکه گفته می شود «زید لیس هو کاتباً» واگر حرف سلب رفع نسبت نکند باین معنی که وابسته به رابطه شود، قضیه موجبه می شود نهایت موجبه معدوله ماننده زید عولا کاتب یعنی «زیدلا کاتب است» ویا « زید غیر نویمنده است» ودر این صورت حرف سلب بعد از رابطه ذکر می شود. ودر پارهای از زبانها تقدم و تأخر حرف سلب اثری ندارد یلکه تا آن هنگام که ربط وجود داشته باشد و حاصل باشد قضیه موجبه است.

در هرحال در هر قضیه ای اعم ازاینکه سالبه باشد یا موجبه، محصله باشد یا معدوله، موضوعی لازم استوباید وجودی باشد، حال آن موضوع در ذهن باشد یا در خارج ، نهایت حکم موجب ذهنی را موضوع ذهنی لازم است و خارجی را موضوع خارجی، زیرا در قضایا نفیاً و اثباتاً موضوعی لازم است تا چیزی بدان حمل شود یا از آن برداشته شود که «ثبوت شی ماشی» اونفیه عنه مستلزم «اثبوت مثبت له» آن موضوع گاه در ذهن است وگاه در خارج.

البته در هنگامی که در خارج موجود است در دهن نیز موجوداست، پس همهٔقضایا بنوعی موجبه است و نیاز به موضوع دارد ویدین ترتیب قضایا منعصر میشود در موجبهٔ کلیه عدر باب جهات نضایا شیخ شهاب همهٔ جهات را به ضروریه باز میگرداندویا بقول وی بتاته، بدین بیان ب

نسبت محمول به موضوع فینفسالامر یا ضروری الوجود است که دراین صورت قضیه واجبه است ویا ضروری العجود والعدم است که مستنمه است ویا غیر ضروری الوجود والعدم است که مسکنه است مثال اول و انسان حیوان است» مثال دوم وانسان حجر است» مثال سوم وانسان کاتب است».

دراینجاگوئیم اولا نسبت نفسالاسری قضایا وامور آنطورکه هست برای ما معلوم نبست وآنچه ما میدانیم نسبت هائی است که در ذهن خود ساخته ایم ویرساخته ذهنی خود را بعدورت ضرورت و استناع وجز آن بیان می کنیم وآنچه در واقع هست که احیاناً مارا بدان آگاهی نیست تابع اراده واختیار ودانش سانیست وخود آنطورکه آفریده شده است هست اعم ازاینکه موجود اندیشنده ای باشد یا نباشد پس واقعیت چیزهاتابع دانائی و نادانی سانیست و ثانیاً نسبت های خارجیه یکی بیش نیست و آن وجوب وضرورت است که دالشی عمالم بجب لمهوجه وامکان ، امتناع و وجوب از مفاهیم اعتباری ذهنی انسدیااین بیان گوئیم اماهمین

## چهل وهشت

مفاهیم و اعتبارات ذهنیهم بدین صورت است که مثلا عامهٔ مردم از امکان آن خواهند که تنها سمتنع نباشد که هم شامل ممکن شودوهم شامل واجب حال به بینیم که ضرورت بعنی چه.

منظور از فهرورت این است که امری بر حسب وجود برای چیزی ضروری وحتمی باشد ودراین صورت سی توانیم بگوئیم که ممکن را امکان ضروری است و معتم را استاع ضروری است و واجب را وجوب، بس حل داریم که وجوب، امکان و استاع را جزء معمول قراردهیم وقضایا را در همهٔ احوال به ضروریه برگردانیم و شلا بگوئیم « هرانسان بالضرورة ممکن است که نویسنده باشد» یعنی امکان کتابت برای او ضروری است و با وجوب حیوانیت برای او ضروری است و یا استاع حجر بودن برای او ضروری است و این همان ضروریهٔ بتاته است.

پس ما اگر در علوم از امکان وامتناع چیزی جمتجو سی کنیم ازاین باب است که جزء خواست ومطلوب ماست، البته در آن صورت نمی توانیم امتناع وامکان را جزء محمول مقطوع خود قرار دهیم چون هنوز برای ما مجهول است و مطلوب است حصول آن.

وبا ابن فرض ماسى توانيم حتى قضاياى وقتيه ويا منتشره را بصورت ضروريه بياوريم ومثلا بكوئيم كل انسان بالضرورة هو متنفس وقتاما» ويا « بالضرورة هو معنع التنفس وقتاما» البند أكر قضيه بالذات ودر نفس الامر ضرورى باشد آن را تنها جهت ربط كالمى است «كل انسان بالضرورة حيوان».

و اصولاً سى توانيم بس از اينكه متعرض جهات شديم حرف سلب را أبرداريم زيسرا سلب تمام وكاسل همان ضرورت أست.

ونیز این را باید دانست که قضیه تنها بمجرد ایجاب قضیه نیست و بلکه باعتبارسلب نیز قضیه است زیرا همانطور که اشارت رفت احکام سلبی نیز ایجاب سی کند که موضوع حکم آنها در موطنی موجود باشد تا بتوان از آن سلب نسبت کرد.

حتى سالبة بانتفاع موضوع هم بايد در ذهن موضوعي داشته باشد.

ه پس بنابرآنچه گذشت فرق بیز، سوالب وموجبات ازلحاظ نیاز بموضوع و عدم آن منحصر به قضایای شخصیه است نه کلیه . زیرا بیان شدکه در کلیات سالبهٔ آنهاهم موجبه است .

۹- دیگر آنکه حرف سلب در قضایای سالبه جزء تصدیق است نه برطرف کنندهٔ تصدیق و مثلا در قضیهٔ «زیدلیس بکاتب» تصور زید وتصور کتابت وتصور نفیآن کتابت همه از اجزاء تصدیق اند تا حکم حاصل شود.

ب بنا بر مقدمات بالا درشكل اول يك ضرب بيش نخوا عد بود وآن ترتيب قياسى است از دوموجبه كليه بتاته.

٨- وى گويد اصولا شكل چهارم صورت قياس ندارد واز درجه اعتبار ساقط است و

و شکل کامل همان شکل اولیت که آنهم با مقدمات یاد شده یک ضرب بیش در آن نمی توان فرض کرد تا بقول مشائیان سنج و غیر سنج آن را بر شمرد.

شکل دوم وسوم نیز بازگشت به شکل اول سی کنند.

و- شیخ شهاب الدین حسیات را طبق قاعدهٔ اشراق باقساسی منقسم کرده است و استقراء را جزء حدسیات بحساب آورده است زیرا استقراء تام غیر مقدور است و ناقص هم مقید هیچ چیز نیست پس احکام استقرائی داخل در احکام حدسی است.

.۱- شیخ در باب سغالطات سائلی را مطرح کرده است و پر اساس کار خود کسه همهٔ قضایا را به یک قضیه سوجههٔ کلیه برسی گرداند وبا توجه باینکه شناخت ذاتیات چیزها تا سمکن است مواردی از سغالطات را بر شمرده است و اشتباها تی که مشائیان هم بر سبای خود وهم بر مبنای واقع ویا غفلت از نکته هائی که اشراتیان بدانها دست یافته اند مرتکب شده ند بر شمرده است.

رود در باب عکس قضایاگوید: مشائیان عکس قضایارا از دوراه ثابت کردهاند یکی از راه برهان افتراضی ودیگر از راه دلیل خلف وحال اینکه خاف در اثبات عکس براساس افتراض است ودراین مورد توضیحاتی ارزنده داده است.

۱۲ درتعریف عرض مشائیان سخت اشتباه کردهاند زیراگفته انده عرض چیزی است که قائم بغیر یعنی جوهر باشد» ویا موجود در موضوع باشد باتید اینکه «لاکجزه سنه» در حالی که نیازی باین قید نیست و تعریف کامل آن این است که گفته شوده عرض چیزی است که گفته شوده عرض چیزی است که حال وشایع در غیر خود باشد بالکل».

والبته شائیان این قیدرا ازاین جهت آوردهاند تا صورت را که خود جوهر میدانند وجزء جسم است از تعریف خارج کنند وحال آنکه جسم سرکب از ماده وصورت نیست.

من در وجود وایجاد نیاز بعلت داوند ویاهم در وجود وانگاه که از حالت لاانتخائی خارج شوند و بسبب وجود علت موجود شوند حالت اسکانی را ازدست سی دهند و تبدیل به واجب می شوند. شیخ گوید این بیان درست نیست و سمکنات در هرحال سمکنات اند چه قبل از تحقق علت وجود آنها یا بعد از وجود، زیرا اسکان اسری است ذاتی آنها البته این بعث هست که سمکنات نیها در وجود وایجاد نیاز بعلت داوند و یاهم در وجود و هم در بقاء واین بعث اسر دیگری است.

ع ۱- وجود وماهیت وامکان... واشال آنها همه از اعتبارات عقلی اند بر خلاف آنچه مشائبان گویند.

ه ۱- شیخ گوید بنا برگفته مشائیان که تعریف حقیقی تعریف حدی است لازم آید که هیچ چیزی در عالم شناخته نشود زیرا اشارت رفت که فصول جواهر مجهول استوجوهریت

وجوهرراهم خود مشائیان بامری سلبی تعریف کردهاند که «موجود لاموضوع» باشد ویاز خود قبول دارند که نفس و مقارتات دیگررا فصولی است که مجهول است وبنابراین لازم آید که همهٔ امور مجهول باشد وهیچ امری شناخته نشود، وعلم ودانشی حاصل نشود.

۱۹- جسم عبارت از مجرد مقدار است که قابل استدادات سه گانه است و آنطور که سائیان گفته اند مرکب از ماده وصورت نمی باشد و اینکه سائیان گویند اجسام همه درجسمیت سفتر کند و در مقدار مختلف پس مقادیر خارج از جسمیت است سخنی فاسد است و سارا رسد که گوئیم اجسام دراصل مقدار سشترك اند و در جسمیت مختلف.

به تخلخل و تکانف حقیقی وجود ندارد ودلائل کسانی که قائل به تخلخل و تکانف حقیقی شده اند باطل است. دراین سسأله اصولا اتفاق رأی وجود ندارد ودر علم کلام نیز بطور ستونی مورد بحث قرارگرفته است. در باب طبیعیات شفا نیز راجع بآن بحث شده است.

۱۱۸ هیولای عالم عناصر عبارت از مقداری است که قائم بنفس خوداست و بجز مقدار قائم بنفس خود، امری دیگر که پذیرای مقادیر باشد وجود ندارد.

البته شیخ شهاب الدین سیالهٔ مقدار سجردرا سخت سورد توجه قرار داده است و جسم را نقس مقدار قابل استداد می داند و شاید این سطلب را بدین جهت دنبال می کند که در باب عالم اشباح وقالبهای مثالی وصورتهای مقداری از آن بهره هائی برگیرد.

و ۱- جواهر قرد وجود ندارد وقول بآن باطل و دور از حقیقت است وهر جوئی از اجزاء اجسام عالم هراندازه ریز و ناچیز باشد بازهم قابل انقسام است.

د ۲- خلاه امری است موهوم وتحق خارجی ندارد ومابین اجسام بدانسان که عده ای گویند خلاه نیست و کسانی که پندارنددراجسام خلاه وجود دارد مخت در اشتباهند و اجرام بی رنگ وشفاف را با خلاه اشتباه کرده اند.

۱ ۷۰ درجهان مفارقات ومجردات مطلقاً عدم راه ندارد زیرا از ترکیب وعواملی که موجب نیستی وعدماست مبرا هستند.

۲۰ من التجه مشائیان درباب ابطال مثل افلاطونی گفته اند بی اساس است ووجود جهان من وارباب انواع امری است سلم وبسیاری ازسمائل جهان هستی برآن استوار است.

والوجدان دریائته شده است.

ع ۱- اجساسیکه عدیم المیل اندهرکت قسری می پذیرند وشرط قبول هرکت قسری وجود میل طبیعی نمی باشد.

## **پنجاءریک**

ه ۱- ابصار آن چنانکه دیگرانگفته اند عبارت ازخروج شعاع ازچشم وسلاقات آن با بصرات نمی باشد بلکه ابصار نتیجهٔ اشراف واشراق نفس است نهایت بشرط مقابلت منیر با بستنیر.

٣٦- ينابراين شعاع جمم نميباشد.

۲۷ شنیدن بواسطهٔ تشکل هواه به مقاطع حروف نیست وبلکه وجود هواه شرط انتقال مداست برگوش.

۲۸ دانش ذات واجب الوجود بذاتش عبارت ازصرف ظهور او است لذاته ویودن اوست نور لذاته وعلم او به چیزهای دگر به بودن آنها است ظاهر برای ذات حق.

ه به برخلاف آنچه مشائیانگویند عناصر سه است وآن آب، خاك وهواه است وعنصر آتش نوعی ازهواست نه آنكه عنصری جداگانه باشد.

. ٣- قوهٔ واهمه همان قوت متخیله است ودوتوت متمایزوجدای ازهم نمی باشند.

رج- نور نیاز به تعریف ندارد همچنانکه وجود نیاز به تعریف ندارد.

وضوه فی نفسه نمی باشد، و تور فی نفسه هم بردو قسم است نور فی نفسه و آن دگر آنچه نور وضوه فی نفسه نمی باشد، و تور فی نفسه هم بردو قسم است نور فی نفسه و لنفسه و نور عارض و آنچه غیر خورست نیز دو قسم است آنچه نیاز به محل دارد و آنچه بی نیاز ازمحل است آنچه بی نیاز ازمحل است و آنچه نیاز به محل دارد هیئت است یعنی هیئت ظلمانی.

پس جوهر ساوی است یا جوهر غاسق وعرض ساوی است با هیئت ظلمائی وجمع راشیخ برژخ نامیده است وغواسق برزخیه راامور ظلمانیه بمانند اشکال وجز آن.

٣٠- هرچه ذات خود راهمواره ادراك كند نور مجرد است.

ع٣- اختلاف افوار مجرده به كمال ونقص است نه بنوع.

هم مبدء آفرينش نورالانوار است.

۳۹- اژواحد حقیقی نتواند امور متکثره صادر شود. بیان او دراین باب نحوهٔ بیان است لکن درنحوهٔ نظام آفرینش با مشائیان اختلاف کلی دارد وی قائل بانوار عرضیهٔ ناستاهی است.

رباب انواع وبشل نوریه است.

مرحد بیان ویژهٔ دیگر اوبحث درثوابت وسیارات است بطریق خاص وایراد اصطلاحاتی که جنبه های ایرانی دارد مانند؛ سلطان انوار مدیره، هورخش یعنی طلسم شهریور، قطب، در توضیح آنگوید؛ هورخش نام آنتاب است به پهلوی وشهریور نام اعظم انوار طبقهٔ عرضیه است که ارباب اصنام نوعیه اند (حکمت اشراق ص ۱۰۹).

#### ينجاءودو

- ٩٠- قول باضواء سينويه وخرموالرأى (حكمت اشراق ص ١٥٠).
- . ٤- ييان عقيدة حكماء فرس درباب انوار مينويه وبيان مشاهدات الملاطون.
- ۱۹۹ درطبقه بندی موجودات حدفاصل بین انسان وحیوان رامیمون میداند (حکمت اشراق ص ۱۹۹).
  - ٢٤- آثار نفوس متناهى است ولكن اثرات وآثار عقول ناستناهى است.
  - ٣٤- عالم قديم است، حركات الملاك درواني است، فعل نورالا فوار ازلي است.
    - ع ع زمان موجودی است ازلی وابدی.
    - ه ٤- هدف ازحر كات افلاك رسيدن باسرى قلسى است.
    - ٢٥- برازخ منقسم ميشوند به مفرد ومركب، حاجز ولطيف.
      - ٧٤٠ همهٔ حركات بانوار جوهريه وعرضيه پايان سي پذيرد.
- کیر ۱۶۰ شیخ گوید؛ ایرانیان آتش رابدان سبب مقدس میدانستند که برادر نور وسنعد بهاه وروشنائی است وخلیفهٔ خداست درجهان نه ازآن جهت که آن را خدامی دانستند.
- ه ۱- انسان دارای کاملترین مزاجهاست و صاحب طلبم نوع ناطق «روان بخش» است که در زبان اسلام جبرئیل گویند وبدین ترتیب سالهٔ جبرئیل را با آنچه در باب آن درسقام وحی گفته شده است توجیه میکند.
  - (حكمة الاشراق ص ١٩٦-١٩٠).
  - . ه- احقندارسد، رب النوع زمين است ويحبى مستوفى دراين باب دارد.
- ۱۵- یکی از مباحث مهم شیخ در حکمةالاشراق بعث در حواس پنجگانهٔ ظاهره است. وی برای هریک از حواس ظاهره خصوصیتی بر شمرده است وبعضی را بر بعضی دیگر ترجیح داده است ومثلاگفته است که کار قوهٔسامعه بسی سهماست و احیاناً می توان جایگزین جاسه باصره شود.
- ۲۵- شیخ گوید: هریک از صفات نفس را نظیری هست در کالبد ویطور مشیع در افعال نور اسفهبد بدن یعنی نفس ناطقه بحث کرده است ویان این معنی که «النفس نی وحد تها کل القوی ».
- ۳۵- شیخ اشراقگوید: حواس پنجگانهٔ باطنی که قلماه و فلامفهٔ مشاء برشمردهاند تحقیقی نیست و اصولا ممکن است حس ویا حواس دیگری وجود داشته باشد
- ه ۱ مانطور که اشارت رفت در باب ساظر و سرایا و هسی طور سوایا وحقت بینائی و تخیل بحث جالبی دارد.
- ه ه در باب تناسخ نیز بعث خامی دارد وگفتار بسیاری از مشرقین سانند بوذاسف

#### ينجاه وسه

وكمانى ديگررا ذكركرده است وسپس به بيان اختصاصى و عقيدة خاص خود برداخته است.

روی وی در باب-اهمیه و اوراد عیارات جالبی دارد و محینین مناجاتنامه هائی دارد که سین ذوق اشراقی کامل وی سی باشد.

در پایان کتاب حکمةالاشراق وصیت نامه ای دارد وضمن آن پایان تألیف کتاب را آخر ماه جمادی الاخر سال ۱۸۰ ذکر کرده است. بطوریکه ملاحظه می شود خود صریحاً می گوید در سال ۱۸۰ این کتاب را بپایان رسانده است و در پایان کتاب مطارحات می گوید: من کتاب مکمت الاشراق راقبلا تألیف کرده ام واگرفرض شود که همزمان هم پایان بافته باشد بازهم وفات او در ۸۸، نمی تواند باشد.

(حكمة الاشراق ص ١٩٩).

#### رساله دراعتقاد حكماء

این رساله حاوی هارهای ازسائل فلمفی و کلامی است که روشنگر اعتقاد حکماء است، البته بدرستی معلوم نیست که این رساله درچه تاریخی ودرچه برههای از عمر وی نوشته شده است، قبل از حکمةالاشراق یا پس از آن.

در مقلمه این رساله گوید: چون بدیدم که مردمان حکیمان را سرزنش کنند وگفتارهای ناروائی در بارهٔ آنان گویند و گمان برند که حکیمان همه دهری مذهب اند و آئین دهری دارند و به خدای جهان و پیامبران باور ندارند و روز رستاخیز را نیذیرفته اند و کیفر و باداش خدائی را پس از مرگ نهندارند این رساله را که نمودار معتقدات حکیمانست بر نگاشتم.

ازاین بیان بخوبی آشکار میشود که خود شیخ شهاب در معرض اتهام وسرزنش سردم زمان خود بوده است و ویوا بی دین و ناباور به پیامبران می دانستند واین رساله را در مقام بیزاری از آنچه سردمان بدو بسته اند نوشته است و تبرئه نامه ایست که خود برای رهائی از سرزنش مردم نگاشته است و خواسته است که از حمله های مردم و احیاناً روحانیان برهد و از همین جهت است که دراین رساله سائل ضروری و دینی و کلامی مطرح شده است و درباب روز رستاخیز و حساب و کتاب سخنانی سازگار بادید مردم زمان خود بیاورده است.

# قصة غربة غربيه

در مقدمه این رساله شیخ شهابگوید : چون داستان حی بن بقضان تألیف شیخ الرئیس و بخواندم اندریافتم که این کتاب شاسل سخنانی روحانی واشاراتی بس ژرف است ویااین وصف از اشاراتی دیگر که روشنگر طور اعظم یا طامةالکبری باشد عاری است.

## **پنجاء و چه**ار

منظور وی این است که این رساله درست است که حاوی اشاراتی روحانی استلکن نارسا و ناقص است و داستان سلامان وابسال را آنطور که بایسته است نیرداخته و پرده از رازهای آن برنگرفته و بدین جهت من این رساله را پنوشتم تا رمز اشارات داستان سلامان و ابسال را که هدف آن سیر و سلوك راه و برهان حق است بدرستی بگشایم.

پس وی خوامته است در برابر شیخ الرئیس رساله ای بر نگارد، واین رساله را بسه جهاتی که از توان این مقالت بیرون است نام غربة الغربیة نهاده است.

# كفرشيخشهاب

بطوریکه دیده میشود واز میان مطالب کتاب حکمة الاشراق و رسائل دیگرش دریافته میشود این است که شیخ شهاب را ملت و مذهب جدا است وآن مذهب و آئین حقیقت پرستی است و آئین عشق به حق و وصال به معشوق حقیقی.

شهاب الدین تمام فلمفه را اعم از بحثی وذوقی نردبانی برای بالا رفتن بمقام قرب خدائی ولاهوتی می داند وبرای هیچیک از دونوع حکمت اصالتی نمی داند وهردورا راهی برای رسیدن به حق می داند، نهایت نخست باید حکمت بحثی را بسزا دانست و سسائل آن را بدرستی دریافت تا ذهن و خرد انسان ورزیده شود وآماده گردد برای دریافتن حکمت ذوقی و از آن مرتبت نیز باید بالاتر رفت و به فرشتگان و ملکوتیان پیوست.

بدیهی است که شیخ بااین گونه اندیشه هانمی توانسته است پیرو خدای بازاری که برساختهٔ ذهن وخرد ابتدائی عوام الناس است باشد.

شیخ اینگونه خدایان را خدایان بازاری ومعاملهگر میداند وگونهای از بتهرستی میداند ویتی میداند که سوداگران دنیا برای خود ساخته اند که در زیر حمایت او بتواند روز بازار خود را همچنانگرم نگهدارند ودر سوداگریهای خود موفق شوند تا مقامات ظاهری خود را نگهدارند ویه جاه وریاست رسند واین نه آن خدائی است که پیامبران و فرستادگان خداپرستند ویرگزیدهٔ آنند.

به نظر شیخ همه ادیان وآئین های آسمانی را یک هلف است وآن برکشیدن انسان به کمال ممکن خود ورساندن اوست بمرتبهٔ خلافت کبری که فرسودند «انی جاعل فی الارض خلیفة». انبیاء همه سفرای حق اند تا سردم را از نادانی نجات دهند واز سوداگریهای دنیا بدور دارند که فرسودند «و دروالبیع والتجارة» خرید و فروش و بازرگانی را در هنگام ستایش خدا بیکسو نهید تا بمرتبه و مقامی رسید که «هم فی روضة من ربهم یحبرون».

بدیهی است که با چنین اندیشهای مورد سرزنش سردم واقع می شود، آن سردمی که دین را ایزار دنیا کرده بودند و «یقولون بافواههم سالیس فی قلوبهم».

شیخ بدون ریبو ریا آنچه بدان گرویده است بگفته است. حقیقت هر مذهبی راکه در هلف عالی انسانیت بکار می آمد پذیرفته است و عطاروارگوید:

منم آن گبر دیرینه که بتخانه بناکردم

رام شدم بر بامبت خانه دراین عالم ندا کردم

صلای کفر در تادم شمارا ای سلمانان

که منآن کهنه بت هارا دگرباره جلا کردم

ازآن مادر که من زادم دگر بارمشدم جفتش

ازآنم گبرمی خوانند که بامادر زنا کردم

ببكرى زادم ازمادر ازآنعيسيم سيخوانند

که من این شیرمادررا دگرباره غذا کردم

اگر عطار سکین را دراین گبری بسوزانند

گوا باشیدای سردان که سن خودرافنا کردم

\* \* \*

گمشدم درخود چنان كزخويش ناپيداشدم

عبنمی بودم زدریا، غرق در دریا شدم

سایه ای بودم زاول برزمین افتاده خوار

راست کان خورشید پیدا گشت ناپیدا شدم

زآمدن بس بىنشان و، وزشدن سىبىخبر

گوئيا يكدم برآمد كامدم من يا شدم

تەيپرس ازمن سخن، زيراكەچون پروانداى

درقروغ شمع روی دوست نا پروا شدم

در ره عشقش قدم درنه اگربادانشی

لأجرم در عشق هم نادان وهم دانا شدم

# حكيماني كهازمكعب شيخ شهاب بهره كرفته اند

با تمامنا کامیها و نابسامانیها که شیخ شهاب دردوران زندگی خود در راه عقیده واندیشه های خود تحمل کرده است و همواره مورد سرزنش ویدگوئی سلمانان قشری وروحانیون بودتا آنجا که خودگوید: معی و کوشش کرده است که کسی از راز وی آگاه نشود و افکار واندیشه های اورا درنیابد. چنانکه در پایان کتاب مطارحات گفته است برای تحریر کتاب حکمة الاشراق خطی ویژه ترتیب دادم تا دست تطاول مردم نایکار آن را ازین نبرد (گفتیم که منظور وی از

#### پنجاء و شش

خط خاص بدرستی معلوم نشد). پس از سرکش فلسفهٔ اشراق سورد توجه عدهای ازاندیشدان اسلامی واقع شد و معنا و روحاً آنچنان تحت تأثیر اندیشه های وی واقع شدند که باوجود یکه کوشش می کردند بسرنوشت شیخ شهاب پیشوای خودگرفتار نشوند بازهم در نوشته های فلسفی خود متأثر ازو شدند واحیاناً عین عبارات و سخنان ذوقی اورانقل کردند و در سواردی که با پای چوبین استلالال ارسطوئی نتوانستندگام بردارند وازحقایق جهان پرده بردارند متوسل به ذوق اشراق شدند وازاین راه از تنگنای بحثی که گرفتار آن شده بودند رهائی یافتند که نه هرراهی را با پای چوبین استدلال ارسطوئی پیمود که دوق می خواهد و حالت روحی اشراقی.

فاضل معاصر آقای سیدجلال آشتیانی گوید: مکتبهای فلمفی درایران از عصر خواجهٔ طوسی و در برخی از زمینه ها از دوران قبل از خواجهٔ طوسی تا عصر صفوی واز عصر صفوی تا عصر حافر کاملا ناشناغته است درحالی که میراث فلمفی مادراین ادوار بسی غنی و وسیم است.... قبل از صفویه یعنی در حدود یک فرن قبل از ظهور سلاطین صفوی دانشمندانی محقق در فلمفه مانند سید شریف، محقق دوانی، میرصدر دشتکی، غیاث الدین منصور، فخرالدین سماکی و محقق خفری آثاری عالی از خود باقی گذاشتند و همین ها مقدمه برای فلاسفه بزرگی مانند میردامادومیرفندرسکی و ... شدند وی میس در بارهٔ حکماءایران بحث سختصری کرده است و نتیجه گرفته است که رسالهٔ نوریهٔ لاهیجی اثری از آثار مهم این دوره است که این رساله بطور کامل نمودار فکر اشراقی است که بطور بدیمی در فلاسفهٔ ادوار پس از شیخ شهاب نمودار شده است . در مقدمهٔ این رساله گوید: درایران باستان جمع بسیاری از حکمای فرس معتقد به عوالم مه گانه بوده اند و پس از آن خلاصه ای ازگفتار شیخ شهاب را دراین باب نقل می کند و بالاخره تحقیقاتی ارزند در عقاید شیخ اشراق و فلمفهٔ او کرده است.

( رجوع شود به مجلهٔ دانشکدهٔ الهیات ومعارف اسلامی دانشگاه مشهد، شمارهٔ دوم سال ۱۳۶۱، ص ۱۳۲-۷۰.)

باری افکار واندیشه های سهروردی پس از وی مورد جرح ونقد واقع شد و بسیاری از فلاسفه و متکلمان بر اندیشه های وی حمله کردند، عدهای اورا مجوس وپیرو آئین زردشت خوانده اندودستهٔ دیگر مانی مذهبش دانستند ولکن بهرمورت حکمای بعد از او از لحاظ فلمفی کاملا متأثر از وی شدند بویژه ملاصدرا دراغلب رسائل و کتبش بطور محسوس متأثر از شیخ است، چنانکه حکمت متعالیه او تلفیقی است از مشاه واشراق وعرفان و مذهب واین نسوع اندیشه در فلمفهٔ ایرانی خود جای بحث و تعمق است.

دررسالهٔ دیگری که درباب تاریخچه منطق نوشتیم گفتتم که شیخ اشراق گوید؛ مقولات آنطور که ارسطو گفته است یا باو نصبت داده افد که ده مقوله است درست نمی باشد زیرا مقولات

#### ينجاه و هفت

انهافه، متى، وضع، اين ، فعل ، انفعال وجده كه درتعريف همه آنها نسبت مأخوذ است همه يك مقوله انت كه شامل چند مقوله است و يك مقوله انهافه است كه شامل چند مقوله است و ديگر مقوله كم ومقوله حركت است.

این مسأله که حرکت خود یک مقوله است ازمطاوی کلمات حمیدالدین کرمانی نیز بنست می آید.

دیگر اینکه شهابالدین جسم رابسیط میداند نه سرکب ازساده وصورت و بعضی از فلاسفهٔ پس ازاو دراین عقیده ازوی متأثر شدهاند.

شهاب الدین با کوار وادوار دروجود قائل است وبعید نیست که این اندیشه ازفلمهٔ خاص تناسخیهٔ هندگرفته شده باشد.

نکه دیگری که باید بآن اشاره شود اینکه وی وجود را رابطهٔ اعتباری میداند لکن دربحث نوررالانوار وانوار طولی وعرضی همان صفات وخصوصیاتی که ملاصد رابرای وجود اصیل وعام مصداقی خود میداند وی برای نور برمیشمارد، حتی درمقام بیان اینکه وجود حقیقی ذومراتب است آن راتشبیه به نور می کند،

ازبررسی افکار عزیزالدین نمفی اینطور فهمیده میشودکه وی درانسان کامل خود باندازهٔ زیادی ازشیخ شهابالدین متأثر شده است.

این مطلب رائیز باید تذکر داد که نحوهٔ کار شیخ شهاب الدین درچند رسالهٔ فارسی وی با روش کار عطار درمنطی الطیر یکان است و با توجه باینکه این دویزرگوار دریک عصر و تقریباً صحصر بوده اند و با تفاوت عمری که دارند هر دو یکزمان رادرك کرده اند این اندیشه بخاطر انسان می آید که وضع خاصی در آن زمان وجود داشته است که روحیهٔ خاصی رادرسیر و سلوك ایجاب می کرده است.

شیخشهاب دررسالهٔ عقل سرخ درسیر وسلوکی که با سرخان می کند به شخصی برخورد می کند که ارشاد وراهنمائی اورابدست سی گیرد ویرسش ها ویاسخهائی سطرح می شود که همه مبتنی بررسز است بدین طریق:

پس گفتم ای پیر از کجا س آبی؟ گفت از پس کوه قاف که مقام سن آنجا است وآشیان تو نیز آن جایگه بود اما تو فراموش کرده ای، گفتم این جایگه از چه سی گردی؟ گفت سیاحم پیوسته گرد جهان کردم و عجایبها بینم، گفتم از عجایبها درجهان چه د به یی؟ گفت هفت چیز، اول کوه قاف که ولایت ماست، دوم کو هرشب افروز، سوم درخت طوبی، چهارم دوازده کارگاه، پنجم زرهٔ داودی، ششم تیغ بلارك، هفتم چشمهٔ زندگانی. سپس از یکایک این هفت چیز سیرسد و بیر جواب سیدهد بدین سان دول کوه قاف کردجهان درآمده است و پون از

#### پنجاه و هشت

بند خلاصی یایی آن جایگاه خواهی رفت، زیراکه ترا ازآن جایگه آوردهاند وهرچه هست عاقبت باشکل اول رود،گفتم بدانجا راه چگونه برم، گفت راه دشوار است.

دراینجا روش کار رادرسیروسلوك بیان می کند همانطور که سرغان درمنطق الطیر عطار، راسیر وسلوك را از هدهد می پرسند،

بعد حکایتگوهر شب افروز مطرح می شود، پیر جواب می دعد این گوهر در کوه سوم کومخاف است و ازوجود آن شب تاریک روش می شود. اما روشنائی آن ازدرخت طویی است که هرگاه که دربرابر آن قرارگیرد روش می شود که ظاهراً شبیه انوار بواسطه است که ازنورالانوار روشنی گیرند.

سعلوم نیست که طوبی و کوه آن وعدد یازده کنایه از چیست و سراد ازگوهر شب به افروز چیست؟ فقط پیر شیخ شهاب گوید: درخت طوبی درختی عظیم است هرکس که بهشتی بود چون به بهشت رود آن رادربهشت بیند ودرسیان آن یازده کوه که شرح دادیم کوهی است که او درآن کوه است بعد عباراتی دارد که گویا درخت طوبی رارب النوع درختان سیداند و و گوید همهٔ میوه های درختان ازآن درخت است.

سپس بعث وپرسش به سیمرغ کشیده می شود که پیرگوید: سیمرغ آشیان برسرطوبی دارد، بامدادان ازآشیان خود بدر آید وبرزمین بالگستراند، ازاثر پر اومیوه بردرخت پیدا می شود. بطوریکه ملاحظه می شود این داستان جنبهٔ کاملا ایرانی دازد.

شیخشهابگوید: پرسیدم که من شنیده ام که زال راسیمرغ پرورد ورستم واسفندیاررا یاری سیمرغ کشت، پیرگفت بلی درست است، گفتم چگونه بود؟ سرحکایت تولدزال و پس ازآن داستان پدرش سام رایبان می کند و درست سیمرغ دراین داستان جنبهٔ خدائی پیدا می کند، همچنانکه درداستان منطق الطیر عطار.

سپس دوازده کارگاه بزبان رمز و اشارت مطرح می شود که معلوم نیست آیا دوازه برج است یا چیزی دیگر وبالاخره دوازه کارگاه وهفت استاد بمیان می آید که بعید نیست سیارات هفتگانه باشد، این استادان درآن کارگاه ها بقول پیر همه دیبا می بافند،

سپس اززرهٔ داودی میهرسدکه پیرگوید: بندهائیکه دراین دنیا برتو نهادهاند زرهٔ داودی استکه چهار حلقه داردکه هرسه کارگاه یک حلقهٔ آن رادرست می کنندکه شاید عناصر اربعه یا ثلاثه باشد.وبروج دوازده گانه

بمد می پرسد این زره راچگونه باید ازخود دورکرد؟ جواب می دهد به تیخ بلارك. شیخ ازتیخ بلارك سؤال می کند جواب می دهد که درولایت ما جلادی است که آن تیخ در دست اوست، شاید منظور ملک الموت باشد. سپس ازچشمهٔ زندگانی می پرسد. شیخ جواب م

## پنجاه و نه

مىدهدكه اگر ازآن بنوشى ازرنج وعداب تيغ بلارك راحت خواهى شدكويد آب زندگانى كجا است؟ كويد درظلمات.

بطوریکه سلاحظه می شود شیخ شهاب همه داستانهای کهن رارمزی ازچیزهائی می داند وآن رابصورت نمایشناسه درآورده است. درخا تمه ازاغلاطفاحشی که درستن ترجمهٔ این کتاب هست ازخوانندگان مغذرت خواسته اسد است بنده را معفو دارند.

# بسمالله الرحمن الرحيم مقدمة قطب الدين شير ازى برحكمت اشراق

بارخدایا ، اشراق راه تست ، شوقها و عشقها دلیل تست ، توپی خدای ما و خدای سرآغاز هستی ما و مائیم بندهٔ تو ، ای پایندهٔ بالذات ترا خواهیم ویرای تو نماز گذاریم وروزه داریم،

تومبداءنخستين هستي،وتكيه كاههمه هستيها توئى، همه هستيها ازتوآيد ويتو بازگردد.

بارخدایا ، ای خدای جهانیان وپیونددهندهٔ آسمانها دربالای زمین سارا برآنچه فرماندادی باری ده، و تعمتهای بی کران خود را برماتمام کن .

بارخدایا نهایت خواست ما را خوشنودی خودگردان و پایان آرزو های ما را آن گردان که بدان ترایابیم و به ملاقات رحمت واسعهٔ تونائل شویم ،

سوگند بعزت و جلال تو که ما را از تاریکیهای طبیعت برهان، بستاهدت انوار و روشنائیهای وجودی خود رهبری کن، ویرآنچه تراپسندیدهآبدویدان خوشنود گردی درآغاز وانجام بازگشت مارا باری ده ، ستایش ترا سزد در آغاز و پایان کار .

کمال بی هایان تراست، بزرگی بی سزاحم وانبازشا یستهٔ تست، چگونه چنین نباشد که توبالاتر و بر تراز بی نهایتی.

درود بی حساب توبرذاتهای کاملان ونفسهای برتر آنبادا، یعنی پادشاهان جهان انسیوسران حظایر قدس بویژه خداوندآئین وراهنمای ما محمد(ص) به بهترین درودهای خود و پاك ترین تحیات، خداوندا، ولی باقیات سالحات توئی، خداوند قدرت و بزرگی توثی ..

اهابعد \_ نیازمندترین آفریدها و بندگان خدا محمود بن مسعود بن مصلح شیرازی (که خدا پایان کار اوئیکردارد) گوید که این کتابی است مختصر و کوتاه بنام حکمت اشراق تألیف شیخ فاضل و عالم کامل، مظهر حقایق ، مبدع دقایق، شهابالملة والدین، پادشاه حکمت ستألهین پیشوای سکاشفین، ابوالفتوح عمر بن محمد مهروردی که نفسی وی از آلودگیها پاك باد و گوروی عطرآگین باد، که گنجینه عجایب و مالامال از غرائب است و اگرچه حجم آن کم و ناچیز است لکن حاوی دانش بسیار است، نام آن بس بزرگ و و و و و و و و و و و و و و سیده است بر براهین واضعه تاآنجا که در زمین پهناور دربین کتابهائی که بما رسیده است کتابی بهتر و شریفتر و نفیس تسر از این در بخش الهیات و راه و روش رسیدن است کتابی بهتر و سزاست که سطور آن بامدادنور برگونه حورنوشته آید و ممائی آن باقلم اعلی برلوح نفس نگاشته گردد

این کتاب شامل حکمت اشراق ومتضمن اعتقادات حضرت شیخ اشراق سیباشد و مورد اتکاء و اعتماد ویست، خلاصهٔ ایست از مسائل حکمی که بنزدشیخ سحقق شده است و بدان گرویده است ، یعنی آن مباحث ومطالبی که پاك از شبهه ومبرای از شکوك است.

خلاصهٔ ایست از سائل ذوقی وی که از راه سیروسلوك برای او حاصل آمده، بوسیله آن به انوار مجرده واصل شده است، خوشی ها ولذتهای نعیم الهی برای وی تحقق یافته است و بدین باست که دربیاری از کتب و رسائل خود آنراستوده و حل مسائل مشکل را بدان احاله فرسوده است.

زیرا این کتاب از یکهسو شامل مهمتریسن و سودمندترین سسائل حکمت بعثی است وازسوی دگرمشتمل بروالاترین و روشن ترین مسائل حکمت ذوقی است چه آلکه شیخ اشراق در هردوبخش حکمت ذوقی وبحثی سرآمد دانایان زمان خود بوده است وبه ژرفای این هردورسیده است به نحوی که کسی به غوروعمی اندیشهٔ اونمی رسد چگونه چنین نباشد و حال آنکه دراین کتاب از سائل شریف نهانی و اسراری بس

نفیس مخزون سخن گفته است، مسائل و اسراری که اشارات حکمای پیشین و تلویحات اولیای متقدم از آن خالی است.

ازجمله رازهای شریف که دراین کتاب نهاده است بیان و توجیه جهان اشباح میباشد که بسیاری ازامور و ازجمله بعث آدمیان و وعدوعید پیامبران و آنچه سربوط به نبوت وخوارق عادات است مانند کرامات ومعجزات وانذارات و تعبیر رؤیاها، اسرار لاهوتی وانوار قیومی همه بر اساس آن یعنی وجود جهان اشباح استوار است.

آن اموری که بجز ازآن راهی که شیخ برفته ومنهجی که وی بگذراند، هر آنچه دربارهٔ آن گفتگوشود جزخیالی بیش نیست زیرا چنین نباشد که هردانشی به قبل وقال و هرمعرفتی به گفتار حاصل شود ، چه آنکه بعضی از دانش ها تنها از راه تلطیف باطن و قوت حدسیه قدسیهٔ ناشی از احوال بدحت آید نه به گفتار . و شیخ الرئیسی ابن سینا (کمخداوند بحق نیکان بر گزیده، اورابعتهی درجه مقامات لیکان برساند) بدین اصل توجه کرده و آگاه شده است و درمواردی از اشارات و شفاولجات برساند) بدین اصل توجه کرده و آگاه شده است و درمواردی بین گردان تا از اسرار نهانی گوید «تلطف من نفحک» روح و نقس خود را لطیف و باریک بین گردان تا از اسرار نهانی امور آگاه شوی

ونيز كويد

«فاحدس من هذا» و دراین مورد از نیروی حدس وقوت قدسی خود امداد و کمک بخواه و بالجمله این کتاب دستور غرایب وفهرست عجایب است، و اسرار و رموز آنرا درنیابند مگر آنانکه درقلهٔ بلند حکمت و دانش باشند ودرمیدان وسیع دانش و ذوق بتازند و بدانند که هر «میاهرنگی» خرما نباشد و هر «سرخرنگی» شراب نه، و این امر خود گواه است که شیخ ما در حکمت گامهای راسخی برداشته است و او را در فلمفه بدی طولانی است ، ودنی روشن و استوار ، و نیریی کامل قدسی ، در کشف امور و حقایق جهان ، و ذوقی شامل و روشن در دریافت اندوار الهیده .

روشن شد که حکمت ذوقی و بحثی همردو راه و روش اشراق است و ایسن

همان چیزی است که صدور حکمت و اعلام نخستین آن که درشمار پیامبران و اصفیاء و اولیاء خدایند بمانند «آغاثاذیمون و هرسس وانباذ قلس وفیثاغورس وسقراط و افلاطون و امثال آنان مقرر داشته و بنای آنرا بریخته اند ، آن کسانیکه دانایان و بزرگان گفشته به فضل و دانش و حکمت آنسان اعتراف و اقرار دارند و درپیش کسوتی آنان ملل مختلف مخن گوید ، اینان همان کسانی هستند که خود رامتشبه بمبادی و متخلق با خلاق الهی کرده اند و از قید تعلقات ماده بر هنه گردیده و بدانش ها و معارف حلیقی آراسته شده اند .

ایشانند که می توان لفظ فیلسوف را بحقیقت بر آنها اطلاق کرد ، زیرافلسفه مبارت ازتشبه بذات باك باری تعالی است بافدازهٔ توانائی انسان بمنظور دریافت و بدست آوردن خوشبختی جاودانی .

به الكه امام صادق فرمودند «تخلقوا باخلاق الله» يعنى خدود را بواسطهٔ احلطت تامد ، بمعارف و علموم حقه و برهنه شدن از جسمانیات شبیه بخدا گردانید .

این بخش از حکمت یعنی حکمت اهدل خطاب «حکمت ذوتی» که ایسن کتاب حاوی آنست همانست که بارها خدا درمقام احسان و استنان درقرآن سجیداز آن یاد کرده است دو سن یؤت الحکمة ونیزفرسوده است دو سن یؤت الحکمة فقد أوتی خیراً کثیراً ۳ و بجزاینها ازآیاتی که دلالت برشرف حکمت وسرتبت بلند آن دارد .

ومی نمایاند که حکمت از اسوری است که شایسته است انسان تمام مدت عبر خود را به اندوختن آن سعروف دارد.

جنانكه حضرت رسول (ص) فرمودند (من اخلص ته اربعين صباحاًظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لمانه ).

درشرف و مرتبت بلند حکمت همان بس که خدای جهمان در قرآنی که دتنزیل منحکیم حمید» است خود را حکیم نامیده است و این همان حکمتی

است که خدای بزرگ براهل آن منت گذارده و ازنا اهلش منع کرده است، نه آن حکمتی که مردم زمان ما برآن افتاده اند و بدان توجه دارند .

زیرا آن حکمت رسمی با وجودآنکه اساس وپایداش، معلول است، خود سورد جدال و نزاع و اختلاف است و فروع وسمائل آنهم درهم و پراز اباطیل وسخنان بیهوده است از کثرت جدل وخلاف بماننددرخت بید بی بهره وثمراست

و بدین جهت است که هیچ خواستار دانشی درطول زندگی خسود ازوبهره برنگیرد وهیچ بدبختی بدان خوشبخت نشود بلکه جز تقرت از حق چیزی نمی افزاید وبلکه آدمیان را از حق و راه راست بدور کند، بسیاری ازمردم راگمراه کند وعله را رهبری و اجمالی است که نیاز به تفصیل دارد و بمانند قرآنی است که اوراتاویل لازم است ولکن نادان ستمکار است والساف و داد از میان مردم رخت بر بسته است .

ونه آن حکمتی که مشائیان و یاران معلم اول یعنی ارسطو بدنبال آن رفته اند، زیرا قواعد آن بسست و مسائل آن باطل استجنانگه از مطاوی بیانات شیخ وشرح این کتاب روشن گردد یعنی درسواردی که بهرستها از مغزها جدا گردد مضافآیراین اسر اینان محکمت ذوقی را کالا رها کرده اند و از اصول بغروع رفته اند و حتی حکمت بحثی راهم باایرادات بسیارونقوض بی شمار درواقع مطرود و مردود دانند و با ایسی همه خود را حکیم دانند و با ایسی

این همه کارها برای حبریاست کردند و بدین جهتاز رسیدن بخام والای مشاهدت حقایق جهان و ادراك انسوار مجرده محروم ماندند ، زیرا مشاهست مجردات و رسیدن به حقایق و احرار عالم ملک وسلکوت از راه فکر و انتظام دلیل قیاسی و از راه نصب تعاریف حدی و رسمی ممکن نباشد و بلکه تنها از راه دریافت مجردات و رسیدن به حقایتی از راه انوار اشراقیه که بیدربی آید و تابد نفس آدمی از بدن جدا گردد و تعلی و ارتباط آن بانواز مجرد آشکار گردد و تواند مجردات

روحی و عقلی را اندریابد وستطور بنقوش مجرده شود ونقشها پذیرد همچنانکه شی مرثی درآینه منتقش گردد .

و هیچ کس را نتوان حکیم و دانا خواند ودانست مگرآن کس که برجهات مقدسه وانوار ماکوتیهٔ که وجههٔ کبری است آگاهی یابد که فرمود «ولکل وجههٔ هومولیها»

وهیچ کس را نتوان از متألهان شمرد مگرآنکه بدن و کالبد وی بسان پیرهن شود که هرگاه خواهد خلع کالبدنماید مود که هرگاه خواهد بدرآرد و هرگاه خواهد بتن کند، هرگاه بخواهد بخواهد بخواهد تن را رها کند و باسمانها و عالم نور بالا رود و اگر ارادت کند و بخواهد بهرشکل وصورتی اندرآید.

این قدرت و توانائی از راه انوار تابنده و بارقه های خدائی سمکن گردد. نمی بینی که آهن گداخته از راه مجاورت متشبه باتش سوزان گردد و همان کار کند که آتش کند.

پس شگفت نباشد که اگرنفوس آدسیان از انوار مجردهٔ ملکوتی اشراق گیرد واز نورخدائی روشنائی پذیردهمهٔ موجودات جهان همتی ازوپیروی کنند. همهنانکه ازقنسیان پیروی نمایند. پس اشارهٔ می کندوهرشی به اشارهٔ او وجود می یا پدوهرآنچه تصور کرده بخواهد واقع می شود و پدین ترتیب و پدین سان باید کار کرد «ولمثل هذا فلیعمل العاملون و نی ذلک فلیتنافس ا متنافسون» و در سورد این چنین چیزها با پدرقابت و منافسه داشت. ای ناآگاهان ازخواب غفلت بیدارشوید و پهاخیزید و فرصت راغنیمت دانید،

ای کسانیکه دل روشن و چشم بینا خواهید تا ازراه تجلیهٔ نفس بفضائل روحانی و تخلیهٔ آن ازرذائل جسمانی نیروی عقلی بدست آرید که بدان نفسهای خود را بعالم ملکوت رسانید .

تادرزمرة سكنة جبروت قراركيرد وازقيد طبيعت رهاشويد وازوا استكىحوادث

کون برهید ، بواسطهٔ عیان ازبیان بی نیازگردیدوسعارف حقه را ازنفوس الملاك دوار اندریابید و در عنصریات تصرف كنید همچنان تصرف عداوندان ثروت وملك درملك خود،

هرکهخواهد این مراتب و مدارج بدست آرد و بدین مقام ومنزلت رسد، بناچار باید این کتاب را بخواند ومبانی و معانی آنراد ریابد و شرایط انرا برعهده گیرد آن سان که بمعانی آن دست یابد

هرآن کس که بیازماید بناچار تصدیق کندوبدان گرود، هرآن کس که دراین راه ریاضت کشد این حقایق و برا مسلم گردد.

زیرا این کتاب میدان وجولانگاه خداوندان بحث و کشف است، درشهرت و اشتهاربمانندآفتاب نیمروزاست چشم هابداندوخته، اندیشه هادراین میان بمسابقت و پیش دستی پرداخته، دست های آزمایش آنرانقادی وصرافی کرده است. سرشت وطبعهای خرد و کلان آنرا پسندیده و نیکوداشته است، و پااین وصف هیچ یک از حکیمان حقایق آنرا درنیافته و مطالبی بدین سان پرنگاشته و دری بدین درخشندگی نه سفته اندوا گرچه دانایان درین باب و مسائل سخن پسیار رانده اند لکن مطالب و حقایق آن همچنان دانایان مانده است و بمانند گنجی پنهان وسرپوشیده بمانده، بمانند دری است که همچنان ناسفته است و سرسری است که ترکیب و پیولدنیافته است

زیرااین کتاب ، کتابی است که درصنعت خود بس غریب ودرفن خود بس شگفت آوراست تا آنجا که ازلحاظ ایجازو کوتاهی، سخنی استشبیه معماها و گرچه ازلحاظ حسن ایراد واظهار وانسجام عبارات درحد اعجازاست.

پس نفس من را خوش نیامد که این مخنان گهربار ومطالب تازه ویدیم و درخشان که مغزولب دانش وخلاصه وزیدهٔ سیروسلوك است همچنان درحجاب ایهام بماند وازدهم ودرك آدمیان پنهان ساند.

یس لازم آمد که آنراشرحی کنم ودشواریهای آنرا بازنمایم باشد که از این راه

مشكلات آن روشن شود وازسراجعه الفاظ معانى باريك ودقيق آن بفهم آيدونقاب ابهام ازچهرة معانى آن برداشته شود .

ومن تنها به گشودن مشكلات وروشن كردن الفاظ نارساى آن اكتفاكردم وبر ايضاح ونمودن معالى باريك ودقيق آن بستده كردم

تراكيب آنرا بازنمودم، مباني آنرمنقح كردم،

درتقر برقواهد وتحریرمشکلات وتفسیرمقاصد وتکثیرفوائد ویسط موجزات و گشایش معماها کوشیدم ومرسلات آنرا مقید کردم یعنی آنچه را که بدون مأخذ بخشته است ونام اعلام آنرا نبرده است مآخذ آنرا بیاوردم ومجملات آنرا مفصل کردم درمال که اکثرهمان توفیعات ومطالبی که درمقام ایضاح آن بیاورم ازمخنان وی واز کتب ورسائل دیگرش بهره گرفتم، وآلچه از کتب وشروح وی بهره گرفتم کوشش کردم که عین الفاظ وعبارات آنها رابیاورم وازاین جهت این کار کردم که مبادا روزگار وحوادث ایام آنها رادگرگون و تباه کند .

من براین بودم که هم حوادت روزگار، واختلال امن وامان سرا از این کار باز داشت و هم آنچه روزگار کج سدار برزیان من آورد، آن روزگاری که عزیز میکندو ذلیل و خوار میکر داند، آن روزگاری که فرود میاورد آنکه بالااست و بالامی بردآنکه فرود است، پراکنده ها را پیوند مید هدو پیوند شده ها می پراکند، آنسان که بگذشته است در لوح قضا و قدر و داوری شده است از نزول بلاء و جلاه وطن، و علاوه بهره های ناقص و آرزوهای نابر آورده شده، و دماع تهی و نیرنک و غبن قاحش نیز سرا از این کار به آزداشت

تا آلکه از ایناء روزگار روگردان شدم و بریدمودورشدمو از آنان بگیلدم وجدائی را براجتماع برگزیدم چنانکه روزگار دوری وجدائی من از مردم بمانند

روزگارانقطاع وجدائی از کالبدبود و اقلال پس از اکثاروسختی پس از آسایش و خالی بودن دیار از کسی که قدر وارزش فضیلت بداند و تنکدستی آزاده ردان را بزداید سرابرآن داشت که خود را پنهان کنم و درگمنامی و گوشه گیری بسربرم و دریکی از نواحی این سرزمین زاویهٔ برگیرم و انزواه گزینم.

درحال که واجبات وفرائض بسیاری برس بود که بایدانجام دهم و تفریط هائی دربرابر خدا کرده بودم که بایستی تلافی سیکردم، نه تدریس درسی را برعهده گرفتم و نه تصرف در تألیفی را متعهد شدم

زیرا شرح مشکلات و تقریر وبازنمودن معضلات و استخراج علوم وصناعات وبررسی مسائل و مباحث و اثبات و استور کردن آنچه از مباحث محقق میگردد نیاز به تجرید عقل وتمیزذهن وتصفیهٔ فکروتدقیق نظروبریدن ازشوائب سیه دارد ونیازیه بریدن ودوری ازوسواسهای معتادوعادی داردوهمهٔ اینها و کول بأس وأمان است وآن هم مربوط بعدل سلطانست، چه آنکه دادوعدل پادشاه پایه واساس تمام خوبیها ویرطرف کنندهٔ تمام بدیهااست ،

زیرا همهٔ عناصرجهان وجود بعدل و داد اعتدال گیرد ، و سال وماهبراساس احدال و استواء استوار گردد عدل وداد حافظ اسنورانم اختلالااست.

ولکن چون جریان عدل وسیرعادله ازبین برفت وآراء باطله وفاسده شیوع بافت ودین ونشانسه های آن تباه شد وحتی و آثارآن محو گسردید گفتار عزی از کار بستم .

۱- درهبارت متنآمده استفی ایام القطوع مثل الانقطاع ؟ ظاهراً یعنی روزگار جدائی وافتراق من ازمردم مانند روزگار القطاع از کالبد بود. وینابراین معنی عبارت ایس میشود: در حال که برگزیدم وانتخاب کسردم افتراق وجدائی را براجتماعی در روزگار قطوع و گیشه گیری بسانند انقطاع از کالبد

قالسوا يعدت ولسم تقرب فقلت لهسم

بعدى عن الناس أي هذالزمان حجى

اذا خروجك لسم يخرجك عن كسرب

حمدت مسن كان جلس البيت ماخرجا

كم عالم لم يلج بالقرع باب منى

و جاهل قبل قبرم الباب قند و لجا

تعدت في البيت از ضعت منتظراً

مسن رحمة الله بعدالشدة الفسرجا

تا اینکه بدری درخشان از برج سعادت بدر آمد و دنیا را خوشی و سرور فرا گرفت وسرزمین های خدا امن و آسایش یافت وجهان آرامش گرفت ببر کت خداوند. گار دانشمندداد گر، یعنی آن که همواره نورهدایت ازجبینش تابش میکند و به همت و دست توانای وی اعلام تقوی و ورم بر کشیدمیشود .

وآن خداوندگار دانای دادگری است که پرچمهای پرهیزکاری بدست او برافراشته شده است، دریای ژرف ازفضائل وی سربزیرافکنده، سپاهیان حمله گرش به ایکی هاویخشش وی شرمنده اند یعنی:

جمال المله والدين ، غياث الاسلام والمسلمين «زيور سردم و آئين خدائى، فريادرس اسلام وسلمان» على بن محمد بن الدسجردانى صاحب فضائل على وعملى، دارندهٔ رياست دين ودنيا ، رياست طبيعى و وضعى ، ريساست حقيقى نسه نسبى و اضافى .

علاوه برمحاسن و سجایای اخلاقی که برشمردشد اوراشرفی است داتی واستوار ودودمانی است بزرگ و کریم المقدار ازا شلاق والا ترین و پسنده پده ترین وازهمت ها بالا ترین ویر ترین آئرا دار است.

له همم لامنتهی لکبارها و همته الصغری اجل من الدهر له داحة لوان معشار عشرها علی البر کان البراندی من البحر

سهاس وستایش سرخدایرا که او را برهمهٔ بزرگان جهان سزیت داد و اورا به همهٔ برتری ها جملاً و تفصیلاً بیاراست . به کرمهای ظاهرهٔ الاشراق زیور وشرف داد و بدود سانی کهن وریشه دار و باشاخ و بسرگ ویژه گردانید ، آدسیان را به ستایش وی گویا گردانید . وبخشش و بخشندگی او برگردن دانایان طوق بندگی بینکند . خدایا آستان فرشته آشیانش راجایگاه برآورد آرزوها و سرکز برزگی و کان برکت و کراست و محل آسایش و سلاست گردان . و در تیمار دانایان و نیرومندی فضلا و علماء و بالا بردن روش ها و سنتهای بسندیده و زنده کردن رسوم و آئین داد به توفیقش بیفزای .

نعمتهای بیکران وی را که به خداوندان دانش رسد سشکوردار ، دربرابر بخشش های بی دربی او را برصاحبان فضل باداش نیکوده و مبروردار .

بویژه نعمتهای همیشگی که درگذشته برمن ارزانی داشته و درآینده ازآن بهرسند خواهم شد.

چون ناراحتی برفت و اوضاع و احوال بحال خود بازگشت و روزگاهآراسش گرفت و سلکهبرنستی خود برگشت و اندوه هازدوده شدوستمکری رخت بربست، آسایش وآرامش ببرکت پادشاهی که زمام امور روزگار را بلست با کفایت خود دارد بجای خودآمدونظام گرفت، ، هرکس را بدیدم که براندازهٔ همت خود تحفهٔ بدرگاه وی برد؛ هرآینه خوشبخت آن دستی است که بدرگاه وی تحفه برد؛

وحالتسوجودمن و تنگدستی ودشواری زندگی، من رااز اهداء تحفهٔ دنیوی که درخوروسناسب خزانت کریم وسشابه در های یتیم و گران بهای آن باشد به زداشت و سانع گردید

۱- سکن است سعنی این باشد خوشبخت است آن کس که بادست خود تحقه ادرگاه وی برد، ویاخوشبخت آن تحقهٔ که مورد قبول وی افتد ویاخوشبخت آن تحقهٔ که مورد قبول وی افتد ویاخوشبخت آن تحقهٔ وی قبول افتد، عبارت معانی مختلف دارد، واصولا سکن است تصحیفی شده باشد، واینطور باشد که، هر کس همت خود را با بردن تحقهٔ، نشار مقدم باسعاد تش کند،

بياد كفتار ابوطيب متنبى افتادم كه كويد.

لاخيل عندك تهديها ولامال فليسعد النطق ان لم يسعد الحال

ونیزگفتار وی که گوید:

و زكى را يحة الرياض نسيمها تبغى الثناعلى الحيا فيفوح

جهدالمقل فكيف بابن كريمة بعطى جميلا واللسان فصيح

وچون بدیدم و دریافتم که حضرتش شیفتهٔ دانش وحکت است و حکمت بزرگترین هدیهٔ ایست که وی پذیرای آنست برآن شدم که شرحی برحکمت اشراق برنگارم و نام ویرا درسرلوحهٔ آن بیاورم ، باشد که روزگاران دراز نام نامیش بماند و برآن شدم که آنرا باستان فرشته آشیانش بعنوان هدیمه و پیشکش بسرم چه آنکه شایسته تر از او پدین تحفه و هدیهٔ گران بهای دانش و رازهای باریک و دقیق حکمت در جهان نعی باشد خصوصاً که این تحفهٔ ایست که روزگار آلرا پوسیده و دگرگون نگرداند و به پایندگی زمان همچنان پاینده و جاویدان ماند و گذشت ماه وسال آنرا تباه نکند ، زیرا ازنوع دانش و علم بده سازوبرگ و فرع وشاخ ادیان و آئین ها نباشد تا آنکه بااختلاف زمان و دگرگونی روزگار و مکان دگرگون شود و آگرچه مشل می دراهدا و و بیشکش کردن این تحفهٔ گران بها و پرارج به آستان و

۱- ترانداسبان سواری است که بدرگاهش بری وند ثروتی است و اکنون که روزگارترا ازبخشش های مادی این جهان بی بهره گردانیده است زبان ستایش گر خود به ستایش اوبکشای.

۲- یعنی رایحه وبوی باغها خوش است وطلب سایش کند برباران پس بوی خوش و کسیم خودرا می وزد. خلاصهٔ معنی ایتکه بوی خوش بمانند سخن باغها است که گویابدین وسیله می خواهد باران را سایش کند، پس لمیم عطرآ گین آن درمقام سایش باران و زیدن گیردواین عمل باغها یعنی وزیدن نمیم به انند کوشش تنگد سالمت که نتوانند بخشش کنند پس زبان به ستایش گشایند، پس باغها نیز بانسیم خود ارجدانی کنند. وموقعی که باغها بدین سان سایش باران کنند باستایش ابرهای باران زای کنند چگونه باشد حال مردی کریم که اورا زبانی گویا وییان روشن است.

درگاه حضرت والایش مثل کسی است که بافتاب نور هدیه کند و باسمان بلندی بخشد .

زیرا حضرتش بااندیشهٔ باریک و ذهنی درخشان بدان پایه و سایه از حکمت و دانش رسیده اند که اقران و همگنان و سردم روزگار او از آن بی بهره اند و بدان سقام از دانش و بینش برسیده است که اکثر اقران وسردم روزگارش از آن سعروم سیباشند و هرآن کس که خواهد قرآن سجید برجبر نهل اسین عرضه کند لاجرم از نعمت خرد و رأی اصیل بی بهره باشدوآن کس که دریای ژرف سالاسال از آب را برجرعهٔ ناچیز که عطشی رافروننشاند عرضه دارد و یا کوهی بلند را بر تپه کوچک که سایهٔ نمی افکند بنماید از خرد تهی باشد!

پس نهایت کارخردسدی که ارزش و قدر خود را بداند و حدودوجودی خود را آنطورکه هست دریابد آنکه از حد خود تجاوز نکند وگام از اندازهٔ خود بیرون ننهد ، چههرآن کس که از حدود والدازه خود بیرون شود ، ضرر وزیان آن وبال خود وی شود .

اسید از کرم و نیک سرشتی [اهل، فضل] اینکه بانظرخوب بدان بنگرند وباعین الرضاآن رامورد توجه قرار دهند تابعد کمال ازآن بهرسند شوند و نیز امید میرود که تارسائیها و نادرستیهای آنرا اصلاح نمایندازجهت ترحم برمن و نه از نظراحترام برمن ، که خدای بزرگ فرماید «واذا سروا باللغوسروا کراماً »

واینکه هرگاه بردقایقی برخورند که ازسخنان دانایان بهره برگرفتم و یا برحقایقی دست یا بند که آنان افاضه کرده اند ، مفاد این آیه شریفه را دست آویز خود کردانند که «هذه بضاعتنا ردت الینا» و نگویند که این از آن ساست که بما بازگشته است.

۱- سمکن است تصحیف شده باشد واین طورباشد و لاتواذی ظلة » یعنی نیه کوچکی که حتی باندازهٔ سایه بانی هم نیست ، عبارت متن این است هانان من جاوز حده شا به ضده » که در ضد او افتدو براو و بال شود .

عبارت معروف اين است كه: الشيثى اذاجا وزحده انعكس ضديا الى ضده.

علومكم الغراء وآرائكم النقا برسم خدمته من باغه التحقا

لاتنكرون اذا اهتديت نحو كم من فقيم الباغ قديهدى لمالكه

ای خداوندان حقیقت و تجرید ویاران طریقت وتفرید بدانید ، آنانکه بدانش وعلم خود شیفته اند و در راه کسب و بدست آوردن آن بسی رنج برده اند و در این راه روزگاران خود را مصروف کرده اند ، ازشنیدن حقایق وسخنی که سازگار و مناسب و موافق بادانش آنان نباشد بسی ناراحت می شوند.

وآنان را بجزآنچه اندریافته وبدانسته اندهسندیده نیابد، مگرآنکه مردی باشد دادگر و خداوند خرد ورأی درست و صاحب تمیز و با وجود این خواستار حق و و حقیقت و از عناد ولحاج برکنار یعنی آن کس کسه تنها هدفش یافتن راستی و تسکین و آرامش بخشیدن بدل خود از راه رسیدن به حقیقت باشد نه آنکه اوهام و خیالات و متصورات خود را یقین انگارد و همتش این باشد که به گفتار و سخنان متأخران درآویزد.

پس چه کسی است که دیدن را به خبربرگذراند وشنیدن را بردیدن برتری نهد و این چنین کس با آن چنان اوصافی کسه برشمردیم در میان مسردمان کمیاب میباشد ،

لکن من با آنکه عالم بدان اسور بوده و آگاهم و میدانم که «من صنف استهدف» و «من انف فقد استقذف» بآذا نکه سرشتی نیکو و اصلی سالم دارند و اثقم که هرگاه براشتباهات و نغزشهای من پی برند و برخورند باگذشت و عقو خود خوشنودم گردانند .

زیرا منخود میدانم که همواره دراشتباه و خطا همتم وبه ناتوانی و کوتاهی دردانش خود اعتراف میکنمزیرا بضاعتم دردانش کماست و دستم دراین صنعت کوتاه

۱- اگرمقداری از دانشهای درخشندهٔ شمارابه شما برگردانم برس متازید وانکارنکنید وخورده مگیرد چه آنکه رواست که باغیان تحفهٔ از فرآورده های با هرای خداوند باغ مدید ویش کش برد .

مضافاً برآن فترتی که ازپیش آمدها وحوادث روزگار حاصل شد ومرا ازجستارو تحقیق دردانش حکمت بداشت، گرفتاریهای زمان مباحثات و گفتگوهای علمی و مطالعاتم را تباه کرد زیرا فترت هاآدمی را از مباحثه واشتفال بدانش باز دارد واشتغالات خاطر مطالعات را باطل گرداندا.

بااین حال این شرح گواراتر ازنسیم سحر گاهی است و خوشتراز شنیدن افسانه درزیر پرتو ماهتاب وشیرین تر ازشکایت عاشق به معشوق خود و خوشایندتر ازآن حظاتی است که معشوق بوعدهٔ خود عمل کند و عاشق بدیدار او نائل آید و رقیب چشم پیوشد و من ازآنان نباشم که دراین تألیف چشم باحسان و پاداش داشته باشم و یامدعی آن باشم که از زبان عیب جویان درامان باشم زیرا دانا کسی است که خطاها و اشتباهات خود را برشمرد و به ستایش دیگران بدگمان باشد، ندمانندآن کس که شیفتهٔ فرزند و سخن خود باشعد. اکنون و ارد درمقصود شده از خداوند میخواهم که سرا راهنمائیم کند و از ناهنجاریها و اشتباهات محفوظم بدارد کارم به لیکی و رحمت بایان بخشد و از خوش بختی همیشگی بهرمندم گردالد و از عذاب الیمش درامانم بدارد به معمد و آل باكسرشت وی .

۱- ترجمه آزاد شد. ۲- یعنی دوراز چشم اغیار.

# بسسا تدازحمن ارحيم

#### مقدمه شبخ اشراق

بارخدایا، یادتوجلیل است. قدوسیت توبس عظیم است زینها ردادهٔ تونیرومند وعزیز است. جلالت و شکوهت برتر و بزرگیت بالاتر ازهمه بزرگیها است. رحمت و درود بربر گزید گان واهل رسالات توعموماً ویویژه برمحمد مصطفی بزرگ عالم بشریت و واسطهٔ بخشش آدمیان در روز رستاخیز، براو و برهمهٔ پیامبران سلام باد.

بارخدایا ماراینورخودبهرمندوپیروزگردان وازیادآوران وسپاسگزاران نعمتهای باطنه وظاهرهٔ خودگردان.

وبعد بدانید ای برادران من که کثرت و فزونی خواستشما ازمن درنگارش حکمت اشراق عزم من را درامتناع ازاین کارسست گردانید ومیل مرا درخصوص اهراض از ورود دراین کار زائل کرد واگر این اسر ازحقوق لازمه نمی بودا و قضاء ازلی حق مقدر نکرده بود وفرمان الهی براین اسر مقرر و وارد نگشته بودهیچگاه سرا داعی براظهار آن مسجل نمی گشت زیرا در این کار دشخواریها بسیار است که خود میدالند؟

ای گروه برادران و یاران من که خدای شمارا نسبت بآنچه دوست دارید و خوشنودی شمادر آنست توفیق دهاد، همواره ازمن خواسته و میخوا هید که کتابی برنگارم

۱- یعنی تعلیم و ارشادبراه راست که خداوند میثاق وعهده گرفته است از علماه که دانش خود را براهل دانش ودانشجویان پنهان نکنند.

۲- زیرا سربوط به جهان ساوراء طبیعت است و نیز راه آن جز راه حکمت معموله است .

كه آنچه براى من از راه ذوق درخلوات ومنازلات حاصل ويافت شده است ثبت كرده، بادنمايم ا

والبته هرجویندهٔ راسهمی بودا زنور الهی کم باشد یا زیاد و هر کوشش کنندهٔ رادوتی بودناقص یا کامل

زیرا دانش بردسته و گروه خاصی وقف نباشد تا لازم آید که پس از آنان درهای تابش انوار ملکوتی بسته گردد وراه حصول وفزونی دانش برجهانیان بند آید ۲. ویلکه برعکس بخشندهٔ علم ۳ که خود درافق مین بود ٔ براظهار امور وعلوم غیبه بخیل نبود . \*

نوردس پیچیره برگن

( وبدترین قرنها قرنی است که درآن بساط اجتهاد وریاضت درنور دیده شود و سیر اندیشه ها منقطع گردد . و درهای مکاشفات بسته وراههای مشاهدات سدود گردد .)

ومن پیش از نگارش این کتاب و هم دراثنای این یعنی درهنگامیکه موانعی مرا از ادامه این کار سقطع میکرد. کتابهائی برای شما بروش مشائیان برنگاشتم و قواعدفلسفیهٔ آنها را درآن کتب خلاصه کردم.

وازجمله آنها [کتاب] مختصری است موسوم به «التلویحات اللوحیه والعرشیة» که مشتمل بر قواعد بسیاری است مراین کتاب باوجود حجم کوچکش همهٔ قواعد

۱\_ درحال اعراض ازاسورسادی دنیاوی این احوال سانع شده است یعنی آنچه درسیروسلوك معنوی بافته ام دراین کتاب یادنمایم ،

۲- کهستأخرین را ترسد برستقدسین درهلم ودانش فزونی حاصل کنند

٣- وأهب العلم يعنى عقل فعال شرح قطب ص ١٤

ء۔ یعنی درائق عالمعقول است چون عقل فعال واقع درجهان عقول است

ه۔ تادرهای علم به غیوب بسته باشد

٦- رتكامل آنها

۷- از ادامه نگارش حکتاشراق بازمیداشت

٨.. يرقواعد فلنفة مشائيه

فلسفهٔ مشاء را خلاصه کرده برلگاشتم و در رتبت بعدازآن [کتاب] اللمحه میباشد و بهجزآن دو بازهم برنگاشته ام. و بارهٔ دیگر کتابهائی است که در روزگار صباوت نگاشته ام و لکن این کتاب را روشی دیگر بود و طریقی نزدیکتر از آن طریقت . و سنظم و منظبطتر بود و در مقام تحصیل کم رنج تر بود و و مقایق و مطالب آن لخست برای من از راه فکرواندیشه حاصل نیاسده است و بلکه حصول آنها باسری دیگر بود منایت پس از یافت آنها جویای برهان برآنها شدم بدانسان که هرگاه مثلا از آن براهین حاصله قطع نظر نمایم هیچ مشککی لتواند مرا در مسائل آن بشک مثلا از د. ۱۰

ودرآنچه من از علم الوار روحانی بیاورده یادآوری کردهام و همهٔ مسائل و مطالب و قواعدی که برآنها نهاده شده وبربنیان آن استوار گردیده است وجزآن هرآن کس که راه خدای عزوجل پیماید وسالک این راه باشد ساعد و همراه باشد.

واین راه (یعنی علم و دانش انوار روحانیه) راه و طریقهٔ یافت و ذوق پیشوای دانش و حکمت و رئیس آن افلاطون، خداوند نعمتهای ظاهره و باطنه

١ ـ يا اللحات

٧ - مائند مقاومات ومطارحات شرح قطب ص ١٥

٣ \_ مانند ؛ الواح وهياكل وبسيارى از رمائل ديگر .

٤- يعني حكمت اشراق كه براساس ذوق ويافت است .

ه ـ یعنی ازاین طریق که طریق حکمت ذوالی باشد زود تر سیتوان به حقایق رسید تا آن طریق

٣- درتحصيل مطالبآن نياز برنج وتعبى كمتربود ازحكمت بحثى

٧۔ حکمت اشراق

۸ - ذوق وكشف وشهود.

٩ - ومتوسل به اندیشه شدم

١٠- چون ازراء ذوق و كشفوشهود يقين حاصل كردمام .

۱۱- آنچه بربنیان دانش انوارنها ده شده است اکثرسائل فلسفهٔ طبیعی والهی است قطب می ۱۱- کنمهٔ وغیره بعنی وجز مسائل سربوط به انوارالهی که منظور سائل طبیعی باشد .

است . و همین طور راه و روش کسانی است که در روزگاران پیش ترازوی بودند از زمان پدر حکماه یعنی هرمسی تا زمان وی ازبزرگان حکماه وستونهای دانش بمانند انباذقلس و فیثاغورس وجزآن دو .

والبته سخنان پیشینیان همه برمز بیان میشدهاست وبنابراین هرآنچه دیگران برآنان ردنوشته اند وبتاخته اندا گرچه متوجه جهت و روی آشکارسخنان آنان میتواند باشد (باظاهر کلمات آنان سازگار است) لکن متوجه خواست ومقصود کلمات آنان نمی باشد (ایرادات آنهانام وجه میباشد)

زیرا رموز را نتوان رد کرد و مطرود دانست و رد برآن از خرد بیرونست که نخست نهم باید کردن وسپس ایراد.

وبنابراین قواعد و ضوابط اشراق درباب نور و ظلمت که راه و روش حکماه و دانایان سرزمین پارس است بمانند جاماسف و فرشاد شور و بوذرجمهر و کسانی که پیش از اینان بودند بر رمز نهاده شده است واین قاعده(یعنیقاعده نور وظلمت که پیش از اینان بودند بر رمز نهاده شده است واین قاعده (یعنیقاعده نور وظلمت که اساس حکمت اشراق است) نه آن اساس وقاعده مجوسان کافراست و نه مانید و نه آنچه بشرك کشاند

وگمان مبرید که حکمت و دانش در همین مدت کم ویرههٔ ازروزگار وجود داشته است ولاغیرا (راد آن ممدود شده است)

زیرا عالم وجود هیچگاه از دانش حکمت و دانائی که لمودار و قائم بآن بود وحجت و بینات خدای بنزد اوباشد تهی نباشد و وی همان خلیفه وجانشین خدای بزرگ بود برروی زمین . و تاروزی که زمین و آسمان پایدار و استوار است نیزاین چنین خواهد بود .

واختلاف دربین حکمای پیشین و پسین تنها درالفاظ و عبارات میباشدواز

۱- گمان مبرکه حکمت ویژهٔ همان مدت کمی بوده است که مسیر خود را دریونان باستان طی سیکرده است و یامدتی که مردم بونان سرگرم بان بوده اند.

جهت اختلاف درعادات و روش آنها است که بعضی تصریح کنند وروشن گویند و بعضی تعریض کنند وبرمز گویند

وهمهٔ حکماء به جهانهای سه گانه گویندو همه بریکتائی خدای ایمان دارندوبدان گرویده اند.

ونزاعی درامول مطالب بین آنان نباشد (درامول مسائل الهی مربوط به حکمت)

ودرسورد معلم اول یعنی ارسطو گرچه ویرا قدر و منزلت بزرگ استوشأنی عظیم واندیشه هائی بس باریک و دقیق و نظری صائب ورساو کاسل دارد نبایدزیاده روی کرد بدان سان که مقام و مرتبت استادان وی قرود آید.

آن استادانی که بعضی اهل مفارت وخدا وندان کتب آسمانی وشرایع بودهاند ماند آغاثاذیمون، هرسس واسقاینوس وجزآنها

وسراتب حكمت وحكماء بسيار است وحكماء را طبقائي چند است از ايسن فرار:

ا محیم الهی کهمتوغل و فرو رفتهٔ درتا له میباشدو گردا گردبحث و حکمت بحثی نمیگردد .

٧- حكيم بحاث كه كرد تأله وحكمت الهي نكردد.

٧- حكيم متوغل درتأله ويحث هردو.

عـ حكيم متوغل درتأ له ومتوسط دربحث ويانا توان درآن ,

محیم متوغل دربحث وحکمت بحی، متوسط درتاله ویاناتوان درآن.

۲- دانشجوىوطالب تألهويحث.

طالبوجويندة تأله تنها

٨- طالب وجويندة بعث تنها .

هرگاه اتفاق افتد که زمانی حکیمی آید که هممتوغل درتا که باشدوهم بحث او را ریاست تامه میباشد وخلیفه وجانشین خدا اوست

وهرگاه که چنین اتفاقی نیفتد پس آن کس که متوغل در تأله ومتوسط در بحث باشد ریاست کامله خواهد داشت وهرگاه چنین اتفاقی نیز نیفتد پس ریاست تامه آن حکیمی باشد ستوغل در تأله وازبحت عاری واوخلیفهٔ خدا باشد.

وجهان وجودهيجكاه ازمكيمي كهمتوغل درتأله باشدخالي نبود

وآن حکیم ستونی دربحثی را کهستوغل درتأله نباشد ریاستی برسرزمین خدا نباشد، زیرا هیچگاه جهان ازحکیمی که ستوغل درتأله است خالی نبود و وی شایسته تر است بریاست ازحکیمی که تنها متوغل دربحث است ،

زیرا صاحب مقام خلافت را بایسته است که امور و حقایق را بلاواسطه از مصدر جلال گیرد . والبته مراد من از این ریاست ، ریاست از راه چیرگی نبود . بلکه گاه باشد که امام متآله درظاهر ومکشوفا مستولی بود و گاه بطور نهانی و آن همان کسی است که همه ویرا قطب خوانند و او راست ریاست تامه اگرچه در نهایت گمنامی بود .

وچون ریاست واقعیجهان بدست او افتد زمان وی بس نورانی و درخشان بود و هرگاه جهان ازتدبیر [حکیمی] الهی تهی ماند ظامتها وتاریکیها[برعالم وسردم آن] چیرهشود.

و بهترین جویندگان دانش الهی کسانی میباشند که همطالب تآله وهم خواستار حکمت بحثی باشند و در در جت بعد خواستاران حکمت الهی و سپس جویندگان حکمت بحثی اند .

واین کتاب آن کسانی است که هم خواستار حکمت ذوقی باشند و هم جویای حکمت بحثی اند ، نه متأله بوند جویای حکمت بحثی اند ، نه متأله بوند ونه خواستار تأله دراین کتاب سهمی نباشد ودراین کتات ورموزآن بحت نکنیم و حخن نگوییم سگریا آنان که یا مجتهد متأله باشند ویا طالب وجویای حکمت الهی بوند .

وکمترین درجات وشرایط خواننده این کتاب این است که بارقهٔ خدائی بردل او 
تابش کردهٔ وفرود آمده باشد و و رود آن اسکهٔ وی شده باشد و آنان که ازبارقات الهی بهرور
نشده باشند از این کتاب سودی برنگیرند، پس هرآن کس که تنها جویای بحث و
حکمت بحثی بود براو باد که بدنبال روش مشائیان رود زیرا حکمت مشاه است
که تنها بحث را سزد و دراین جهت نیکو و استوار است و ما را با چنین کس سخن و
بحثی درباب حکمت و قواعد ذوقی اشراقی نیست. بلکه کار و روش اشراقیان انتظام
نگیرد مگرازطری سوانح نوریه ۲

چه آنکه پارهٔ از این قواعد براساس وینیان انوار سانحه نها دستده است بطوریکه هرگاه آنان راشکی وربی در آن اصول حاصل شود بسبب و بواسطهٔ خلع کالبد شک و تردید آنان زدوده گردد \*

وهمانطور کهٔ ما امور محوسه را مشاهد، میکنیم و از این راه بهارهٔ ازاحوال و اوضاع آلها دانش یقینی پیدا میکنیم وسپس براساس وبنیان اینگونداحوال متیقنه دانش ها و علوم صحیحی [بمانندهیئت وجزآن] بار کرده واستوار سینمائیم بیس همین طور اموری از روحانیات را مشاهده میکنیم وسپس اموری دیگر را براساس و پایهٔ آنها نهاده واستوار میکنیم و کسی که راه وروش وی این نباشد اورا از این دانش بهرهٔ نباشد و بزودی فکوك و تردیدها او را بازیچهٔ خسود قرار دهد می این نباشد و برودی فکوك و تردیدها او را بازیچهٔ خسود قرار دهد

١\_ كسى كد بخواهد بخواند وبهرمندشود

۲- و وړود بارلهٔ هایالهی

۳ زیرا مبنای قواهد حکست اشراق برلواسع عقلی وقواعد لوری وسوانع عقلی است چنانکه بیاید. کلمه مجتهد درسخنان شیخ به معنی ریاضت کشنده است.

<sup>¿ .</sup> یعنی درانوار سائحه که مبنای قواهد اشراق است- قطب ص ۲ ۲

ه مد یعنی درمقامی باشند که بتوانند کالبد خودرا رها کنند که هرگاه شکی برای آنها پیدا شود لورآ کالبد خود را رها کنند ودرا نوارروحانی سیروسیاحت کنند تاشک و ریب آنها برطرف شود د قطب ص ۲۶

٦ - مانند علم هيئت وعلوم طبيعي كه مبتني براحوال كواكب وجزآن سيباشد .

۷- مانند کسانی که به مکمت بعثی گرویده اند و تنها درآن فرورفته اند که مدام در جدال و بعث و ایراد ولقض و شک و تردید اند - قطب ص ۲۷

و ماآلت وابزار مشهوره راکهنگهبان فکر آدمیاست از خطا و لغزش دراین کتاب بطور مختصر و مضبوط قرار داده ضوابط و قواعدی چند که از لحاظ عدد کم و لکن ازجهت فائده بسیار است بیاوردیم اوالبته همین اندازه جویندگان و طالبان اشراق و خداوندان هوش را بسنده است وآنان که بخواهند قواعد و مسائلآن را بطور تفصیل بازشناسند باید به کتابهای مفصل دراین فن رجوع نمایند.

غرض و مقصود، ا دراین کتاب دردوبخش سنحصرمیشود:

بخش نخستين درضوابط انديشه ودرآن سه گفتاراست .

كفتار نخسين درمعارف وتعريف ودرآن هفت ضابطه است .

ضابطة نخستين دردلالت لفظ برمعني.

وآن این است که :

دلالت لفظ برمعنایی که دربرابر آن نهاده شده است دلالت «بالقصد» است ودلالت آن برجزء معنی آن دلالت «تطفل» است و دلالت آن برلازم معنی آن دلالت «تطفل» است .

و هیچ دلالت «قصدی» خالی نباشد از تبیعت دلالت «تطفل» ازو ازیرا درجهان هستی چیزی یافت نشود که او را لوازم ولواحق وجودی نباشد ولکن گاه باشد که از دلالت «حیطه» خالی باشد زیرا بعضی از چیزها هست که بسیط است وجزئی نداردوعام را برخاص ازآن جهت که خاص است دلالتی نباشد پس کسی که گوید «حیوانی را دیدم» اورارسد که گوید «انسانی را ندیدم» ولکن اورانرسد که گوید «جسمی را ندیدم و یا «متحرك بارادهٔ را ندیدم» "

١ ـ منظور منطق است .

۲- یعنی همواره دلالت تطفل پیرو ولازمهٔ دلالت بالقصد است زیرا لازم معنی اسری است خارج از ذات وتابع آن .

٢- ظاهراً مراد از اراده درحیوان حرکت وحس باشد ـ شرح قطب ص ٢٦

#### ضابطه دوم درمقسم تصور و تصديق

وآن این است که:

هرگاه آنچه از تو پنهانست دریابی و ادراك كنی، دریافتن وادراك تو[بان نحو كه سناسب وسازگار با این موضع است] بواسطهٔ حصول مثال حقیقت آن باشد درتوت ونیروی دریابندهٔ تو، زیرا هرگاه دانا شوی بانچه ذات او از تو پنهان است اگر بواسطهٔ این دالائی ازآن چیز اثری درتونیاید و حاصل نشود. لازم آید كه حالت پیش از دانائی و پسر از آن درتویكسان باشد و اگر پس از دانائی درتو اثری ازآن حاصل شود و برابر و مطابق با آنچه دانسته و معلوم تواست بدان طور كه هست نباشد، لازم آید كه حقیقت آنرا بدان سان كه هست ندانسته باشی .

پس بناچار باید دانستهٔ توباآن چیز مطابق باشد از آنجهت که دانسته، پس اثری که درتو حاصل شود مثال آن چیزبود.

وآن معنائی که خود هخود وفی نقسه شایسته وصالح است که برچیزها و افراد بسیاری منطبق گردد آنرا «معنی عام» مصطلح کردیم

و آن لفظ که برآن دلالت کند «لفظ عام» نامیدیم مانند «لفظ المان» و معنیآن

و اگر درمفهوم لفظی نظر به خودش وفی نفسه اصلاتصورشرکت نشود آن معنی «شاخص» بود .

و لفظی که بر آن دلالت کند باعتبار آن معنی لفظ «شاخص» نامیده شده است .

مانند نام «زید» ومعنی آن و هرمعنائی که سشمول معنای لفظی باشد غیرازلفظ ویژهٔ خود آنرا (مشمول را) نسبت بدان (شامل) معنی «منحط» نامیم ا

۱- منظور معنی نوهی است مثل انسان که علاوه براینکه مفهوم انسان و انسانیت از کلمهٔ انسان قهمیده میشود غیر آن یعنی حیوان نیز شاسل آن میشود پس انسان مفهوم از حیوان نسبت به حیوان منعط است یعنی جزئی است

#### ضابطه سومدرماهبات

وآن این است که:

هرحقیقتی یا بسیط است وآن چیزی است که اوراد رخرد وعقل جزئی نباشدا ویا بسیط است که ورا در عقل جزئی باشد مانند حیوان که پیوسته از دوجزه بود یکی جدم و دیگر آنچه زندگی او را سوجب شده است ، [که نفس حیوانیه باشد]

جزء نخست جزء «عام» است یعنی هرگاه جسم با حیوان در ذهن نگریسته شوند «جسم» عاستر از حیوان باشد و حیوان با سنجش بدان «منحط» باشد و دومین جزو همان جزو ویژه است که تنها آن (حیوان) میباشد و هرمعنایی که ویژهٔ چیزی است روا باشد که باآن برابرباشد ماننداستعداد «نطق» که انسان راست. وروا باشد که خاص تر ازآن چیزباشدمانند «رجولیت» سرانحان را

وحقیقت راگاه عوارض مفارقه باشد (کهجدائی راشاید) مانند «ضحک» بالفه ل برای انسان وگاه اورا عوارضی باشدلازم (وجداناشدلی)

عوارض جدا ناشدنی تام عوارض است که نسبت بذات و حقیقت آن چیز واجب باشد مانند نسبت زوایای سه گاله به مثلث که جدا کردن سویهای سه گانه ازشکل سهسوی «مثلث» دروهم هم سعال باشد و چنین نیست که کسی به خواست و اختیار خود مثلث را صاحب سهسوی کند زیرا اگرچنین باشد لازم میاید که هم پیولد زوایای سه گانه بآن (مثلث) ممکن بود وهم عدم پیوندآن ولازم آید که وجود مثلثی بدون زوایای سه گانه روا بود واین اسرسحال خواهدبود؟

١٠ منظور ما هيت است اعم از آنكه ذهني باشد ياعيني - تطب ص ١١

۲\_ منظور اجزاء عقلی و ذهنیاست نهخارجی

٧- يعني نفس حيوالي يا حيوانيت .

عدم اسكان زواياى سه كانه است ويهان وجوب وجود آن برستك يعنى سادام كه سنك باشد زوايا او را لازم است

#### ضابطه چهارم درفرق بین عرضهای ذانی ومفارق

وآن این است که :

هرگاه خواهی که بدانی که کدامیک از عوارض بالضرورة از لوازم ذاتی است والحاق و عروض آن بسبب فعل فاعلی نیست و کدامیک از آنها از نوع عوارض ذاتی آن نمی باشد و بسبب فعل فاعلی بدان ملحق و عارض شده است، بنگر بذات وحقیقت آن بتنهائی [و آنرا کاملاجدای از چیزهای دگریمنی جدااز عوارض ولواحق بنگر] وازعوارض ولواحق آن چشم بپوش، پس آنچه جدائی وگرفتنش از آن ذات محال وناسمکن باشد [ومادام که ماهیت موجود باشدآن نیزموجود باشد] ووجود آ و عدماً تابم آن حقیقت است زیرا هرگاه موجب و علت آن نفس حقیقت است زیرا هرگاه موجب و علت آن نفس حقیقت است زیرا هرگاه موجب و علت آن باشد لازم آید که لحوق و رفع آن از آن حقیقت ممکن بود [نه واجب]

ازجمله علامات ونشانه های اینکه چیزی جزئی از کل باشد این است که تعقل آن پیش از تعقل کل باشد دیگرآنکه اورا درتحقق کل مدخلیت باشد و هر جزئی که چیزی بدان متصف شود « مانند حیوانیت نسبت بانسان و مانند آن » مشائیان «ذاتی» لاسده اند و ما آنچه را که واجب باشد در مورد اینگونه عوارض یاد آوری کرده بیاوریم و گوئیم :

امورعرضیه اعم ازآنکه عرض لازم باشد یا مفارق ازلحاظ تعقل متأخرازذات وحقیقت وذات وحقیقت را دروجودآن مدخلیت است.

وعرض گاه باشد که اعم از معروض خود باشد مانند استعداد «مشی» برای انسان و گاه باشد که ویژه وخاص آن باشد مانند استعداد «ضحک» برای بانسان.

١- يعنى جزء هركل بيش ازكل درعقل آيد،

٢- زيرا جزء علت نالصة كل است، شرح قطب ص ١٤٠

٣- زيرا وجود عوارض اعم ازلازم يا مفارق تابع وجوذات وحقيقت چيزالد.

### ضابطهٔ پنجم دراینکه کلی موجوددرخارج نمی باشد. وآن اینکه ب

معنی عام [یعنی کلیات] درخارج ازدهن تحقق نمی یابد زیرا اگر [اینگونه مفاهیم ومعانی عامه ] در خارج تحقق و وجود یابد ناچارباید اورا هویتی باشد که بواسطهٔ آن ازچیزهای دیگرجهان وجود جدا وممتازشود [وجدائی کلی حاصل شود] و تصورشرکت با چیزهای دیگردرآن نشود و دراین صورت معنی «شاخص» شود [نه کلی] درحال که فرض این است که مفهوم عام و کلی باشد واین امرمحال است! . وسعنی عام یا بنعوی است که برامورسیا روافراد بی شمار بطور برابرواقع وصادق است مانند مفهوم «اربعه» نسبت به یکان یکان شواخص خود [که بر آنها بطور ساوی اطلاق می شود] دراین صورت «عام متاوق» نامند.

ویا برآنها [یعنی براموربسیار] بطوریکسان واقع نشود بلکه بطریق اتم وانقص بود مانند مفهوم سیدی بر «برف» و «عاج» وآنچه درآن وصف اتم وانقص بود ، اینگونه مفاهیم را ما معنی «متفاوت» مینامیم.

هرگاه نامهای گوناگون و متکثری برای یک مصداق بوده مترادف» نامیده میشود .

وهرگاه یک لفظ ونام را مصادیق متعدد باشد واطلاق ووتوع آن نام برهمهٔ آن معانی گونا گون بیک معنی نباشد اینگونه امور مشترك نامیده شده است". و هرگاه اسمی برمعنی دیگری بجزمعنی اصلی وویژهٔ خود اطلاق شود و این

ا و زیرا تناقض لازم میآید که هم کلیباشد و همجزئی و درنتیجه هم باشد و هم نباشد.
 ۲ مالند هژبر، شیر، احد و مانندآدم ، انسان و بشر.

۲- منظورمشترك لفظى است نه معنوى ومنظورا زقید اینكه و توع آن نام برهمه یكسان تباشد این است كه مشترك معنوى نباشد وبلكه لفظى باشد مالند «عین» كه اطلاق برچشم وچشمه میشود. شرح قطب س ۰۰ .

اطلاق ازجهت وابستگی هائی مانند مشابهت ویا ملازمت ویا مجاورت باشداطلاق و معنی «مجازی» نامیده میشودا.

#### ضابطه ششم درمعارف انساني

وآن اینکه :

معارف انسانی بعضی فطری است و بعضی دگرغیر فطری و هرگاه دربازشناختن امرمجهولی تنبه و توجه مختصر و خطور بدل بسنده و کافی نباشد و نیز ازاموری لباشد که ازراه مشاهدهٔ حقه که و پژهٔ حکیمان بزرگ است بیوان دریافت ناچار درشناخت و معرفت آن نیاز به معارف و شناخته های پیشین باشد، آن معارف و شناخته هائی که انسان را به مجهولات و ناشناخته ها برساند و [سبب شناخته شدن مجهولات شود].

ودارای ترتیب خاصی باشد بدان نحو که [سبب کشف و روشن شدن ، جهولات بود] رسانندهٔ به ناشناخته ها بود و خود در تبیین منتهی به فطریات شود و اگرچنین لباشد حصول هرمطلوبی برای انسان متوقف برحضول اموری هی نهایت باشد بیش از آن ، و لازم آید که هیچگاه نخستین دانش و معرفت حاصل نشود و این امر محال است ."

۱- مانند «جری المهزاب ه ها «اعتق رقبه و یا اینکه گفته شود «شیری را دیدم» و منظور انسان شجاع باشد.

۲- و وجه نیازانمان به سطی .

۲- وبنابراین تصورات وتصدیقات انسائی نه همه بدیهی سیاشند و نه همه لظری و
 کمیی بلکه بعضی بدیهی است وبعضی نظری ونظریات ازراه قطریات حاصل میشود.

ا منى ازراء كشف وشهود كه ويژهٔ اهل ذوق است.

ه زیرا اولا هرگاه به قطریات سنتهی لشود دور لازمآید و ثانیاً لازم آید که اموری نامنتها هی بطوردندی درد هنآید چون فرض این است که ازبدیهیات مترتبه ومتدرجه حاصل نشده باشد ودرنتیجه لازمآید که نخستین علم برای انسان حاصل نشود.

### ضابطه ملتم درتعریف وشرایط آن

وآن اینکه :

هرگاه چیزی برای آن کس که بدان دانا لیست تعریف شود ناچار باید این تعریف باسوری باشد که خاص وویژهٔ آن چیزبود یا ازجهت تخصیص یکان یکان آن اسوربدان چیزویا ازجهت تخصیص مجموع آن اسوربدان چیزویا ازجهت تخصیص مجموع آن اسوربان چیزا.

وناچارباید تعریف باموری باشد روشن تروشناخته تر ازمعرف و روا نیست که معرف برابربامعیّرف باشد و نه پنهان و مخفی ترونیزروا نباشد که معرف ازچیزهائی بود که خود شناخته نشود مگربان چیز که معیّرف بدان شناخته شود آ.

پس گفتار گویندهٔ درتعریف وشناساندن پدرهاینکه «پدرآن چنان کسی است که اورا فرزلد باشد» نادرست میباشد. زیرا «پدروپسر» هر دو در معرفت و جهالت [شناختکی وناشناختکی] برابروساویند و هرآن کس که یکی از آن دو را بشناسد آن دگررا نیزبشناسد".

وحال آنکه از جمله شرایط چیزی که بسبب آن چیزی دگر شناخته میشود [بعنی معرف] این است که خود پیش از آن چیز [یعنی معرف] شناخته شده باشد نه با آن چیزویا [وهمین طوردرست نباشد] گفته شود « آتش عنصری است بمانند

۱- نوع اول سانندآنکه در تمریف انسان گفته شود که: کاتب، خامک، ناطق، متفکر است که هریک یک انسان را استیاز بدهد و نوع دوم سالندآنکه در تمریف انسان گفته شود: حیوان ناطق یا حیوان خامک که هریک ازاین اجزاء انسان را ستازلکند و بلکه جزء دوم که ناطق یا خامک است انسان را ستازگرداند . و نوع سوم مانند آنکه در تعریف خفاش گفته شود که آن پرنده ایست ولود زیرا هریک از این دوجزه عام است لکن هیأت اجتماعی آن دوویژهٔ خفاش است، شرح قطب ص ۲۰- ۵ .

۷- زیرا دورلازم میآید وخلاصه این میشود که معرفخود شناخته نشود مگراآنچیز که معرف شناخته معرف شناخته معرف شناخته شود در هرحال دوراست.

٧- زيرا دوامرى كه متضايف أند هردويا هم شناخته شوند، قطب ص ١٥ -

نفس» درحال که نفس خود خفی و پنهان تر از آتش است.

ویا [وهمینطوراست که]گفته شود «آفتاب کو کبی است که بروزدرآید» در حال که روزشناخته نمیشود مگریزمان برآمدنآفتاب .

وتعریف،حقیتی تنها تبدیل لفظی بلفظ دیگر نباشد زیرا تبدیل لفظ در مقام تعریف،آن کسرا سود رساند که خود حقیقت مصداق آن را سی شناسد و لکن معنی لفظ براومشتبه است [پس در این صورت باوگفته میشود که این لفظ ویژهٔ همان معنائی است که ترا حاصل است.]

ودرمورد تعریف چیزهائی که ازاضافیات است [مانند «اب و ابن »] شایسته چنین است که درتعریفات اینگونه امورسبی که آن اضافت ها را ایجاب کرده است مأخوذ گردد ۲.

و در تعریف مشتقات باید سده اشتقاق با چیز دیگری که در تعریف آن معتبر است برحسب موارد [اشتقاق] مأخوذ شود است برحسب موارد

۱، مثال برای تعریف یا خفی است.

۲- مثال برای تعریف چیزی که شناخته نمیشود مگریان چیز.

۲- هعنی سبب وعلتی که اینگو اضافات واسبت ها را ایجاب کرده است و مثلا باید گفت «پدرحیوانی است که ازنطفهٔ وی حیوانی د گرازنوعش زاده شود ازآن جهت که حیوانی د گرازنوعش زاده شود یعنی ازآنجهت پدرسیاشد، پس حیوانی که درتعریف آن آسده است یکی ازدو ذات سضایفین یعنی پدراست وذات سضاف دیگری که از نوع اوست پسر است پس درسقام تعریف عاری ازاضافه گرفته شدند واین عبارت که ازنوع آن حیوان دیگر زاده شود همان سبی است که این اضافت را ایجاب کرده است.

٤- چون همان ابراد که دراضافیات گفته شد دراینجا نیزآید مثلا امود یعنی داتی که موصوف بهسواد است واورا دو اعتباراست یکی دات با وصف حواد دوم دات مجرد از حواد پس درتعریفآن باید گفت: چیزی است که بآن حوادقائم باشد ازآن جهت که چنین است، قطب ص ۲ ه .

#### فصل درتعاريف حقيقي

بعضی ا رسود مان گفتاری که دلالت برماهیت امری کند «حد »اصطلاح کرده و نامیده اند و بنابراین «حد » برذانیات و اموری که داخل درحقیقت و ذات است دلالت میکند .

وتعریف هرحقیقتی را بادور و عوارضی که خارج ازذات آن بود «رسم» اصطلاح کرده و نامیده اند.

بدانکه هرگاه مثبتین جزء [معلم اول وپیروان مشاء] مثلا برای « جسم » جزئی ثابت کنند [مانندصورت وهیولی] که بعضی ازمردم درآن شک کرده وبعضی منکر آن شده اند و چنانکه بزودی حال این جزء را بشناسی [یعنی عقیده من رادرآن] و بنزد جمهور [فلاسفه] این جزء [غیر بعصوس] ازجملهٔ امورم فهوم ذاتی ازجم نبود و بلکه وی نبود مگرداسم [وضع نشده است] برای مجموع لوازمی که تصور کنند [برای مجموع لوازم معسوس ازجم نهاده شده است] بیس گوئیم هرگاه [بنزدعدهٔ] برای هر بک از آب یا هوامثلا اجزاء غیر محسوسهٔ ثابت شود که [البته] بعضی ازمردم منکرآن شوند بنا چاه را مدخلیتی درآنچه از آن جسم یفهمند نباشد و هرحقیقت جرمیهٔ و موجسم یفهمند نباشد و هرحقیقت جرمیهٔ بدان سانست که گذشت [یعنی د روجود جزء نا، حصوس برای آن، بعضی شک کرده و بعضی منکرشده اند] سردم از آن [حقیقت جرمیه] تصوری نخوا هند داشت مگراسوری

١- شيخ اشراق خود منكر است كه جسم سركب ازمورت وهيولي باشد.

۲ عدة ازمتكلمان دراينكه جسم مركب ازماده وصورت باشد شك كرده وعدة ديكر منكرآلند ،

٣- زيرا جسم بدون آن جزء تعقل شود.

۹- عبارت متن بسیارمفشوش است وازلحاظ ادبی ضمائروافعال غایب ومخاطب با
 یکدگرسازگارئیست. قطبالدین هم توسل به تأویل وتوجیه جسته است، قطب س۸۰.
 ۵- اگرمدخلیت بود منکرآن نمیشدند.

که پنزدآنان ظاهراست [محسوس است] ومقصود ازنامگذاری ونامهدن برای واضع ومردم همانست [امورد حسوسهٔ ظاهری است].

وهنگاسکه حال ووضع محسوسات چنین بود چگونه بود حال ووضع آنچه اصلا بحس درنیاید.

سپس [گوئیم] هرگاه السان را چیزی بود که تحقق انسانیت آن بدان بود [نفسناطقه]، وآن همچنان برعامه وخاصهٔ مشائیان سجهول بود آباینکه خود حد انسان را «حیوان ناطق » قرار داده اند و استعداد نطق عرضی بود تابع حقیقت [ تابع حقیقت السان ]، و نفسی که [ نفس ناطقه ] سبد این چیزها بود خود شناختهٔ نشود مگربواسطهٔ لوازم وعوارض درحال که هیچ چیزی نزدیک تربانسان ازلفس انسان نیست وحال ووضم آن چنین است پس چگونه باشد حال ووضع غیر آنچه واجب و لازم است دراین آن این دراین است دراین این بیاوریم می افریم می افریم می باب بیاوریم می افریم می باب بیاوریم می بیاوریم می باب بیاوریم می بابس بیاوریم می بابه بیاوریم می بابه بیاوریم می بابت بیاوریم می بابس بیاوریم می بابه بیاوریم بیاوریم می بابه بیاوریم می بابه بیاوریم بیاوریم

۱- هرگاه انسان را چیزی بود که ... یعنی چون چنین است نهایت مبارت مضطرب است . ۲- با اینکه خود انسان را تعریف کرده اند به «حیوان ناطق» .

۲- ترتیب طبیعی عبارت این است که هنگامیکه شائیان حد انسان را حیوان ناطق قرارداده اند چنین تفهیم کرده اند که درتحقق انسانیت چیزی مدخل است وآن داری لاینفک اواست که ناطقیت باشد درحالی که ناطقیت برای خودآنان مجهول است.

<sup>1-</sup> اگرمنظورازناطق استعداد نطق است که عرض است.

هـ اگرمنظورازناطقیت نفس است که خود مجهول است ذاتاً .

١- ونفس نيزهمچنان مجهول است براى انسان.

۰۰ چیزهای دیگری که بعید وخارج از السان است، یعنی چگونه اجناس و قصول و ذاتیات وعرضیات چیزهای دگرشناخته شود بویژه جواهرعقلیه .

۸- یعنی در اورد اشیاء عقلی وآنچه متعلق به محموسات نیست دراسیل سوم ازمقاله سوم آنچه لازم است بیاوریم.

## قاعدهٔ اشراقی درویران کردن اساس قاعده مشالیان درباب تعاریف

مشائیان درتعریف هرچیزی دو امررا مسلم دانسته الد یکی، اینکه باید ذاتی عام درتعریف آن ذکرشود ودیگرذاتی خاص ا

آن ذاتی عامی را که خود جزء ذاتی عامی دگرنباشد نسبت به حقیقت کلی که آن ذاتی درمقام هاسخ از پرسش آن به «ماهو» گفته میشود و بسبب آن حقیقت کلی تفصیرمیشود «جنس» لاسیده اندا.

وداتى خاص بهآن چيزرا فصل ناسدهاند.

واین دورا [یعنی ذاتی عام وذاتی خاص را] درباب تعریفات نظم خاص دیگری است که درموارد دیگری از کتاب خود بگفته ایم".

وازطرفی دیگراگرآنان مسلم دانسته اند که به مجهولات و نادانسته ها لتوان رسید مگرازراه سعلومات [ معلومات بدیهی ودالسته های روشن که پیش از معرف سعلوم وشناخته شده باشند] . پس [ با توجه به گفتار و نظر خود آنان گوئیم] لازم آید که ذاتی خاص به چیزی برای آن کس که در جای دیگر آن را نشاخته باشد

۱- جنس ولمبل.

٧- منظور حد تام است مثلا درتعریف انسان دوجزه آرند یکی حیوان وآندگر ناطق و گویند دانسان حیوالی است ناطق منظور از ذاتی عامی که جزء ذاتی عامی دگر نیست حمیوان است لسبت بالسان وفرس ومنظور از ختیفت کلی که حیوان در تفسیر آن واقع میشود دانسانیت و فرمیت است ومنظور ازجنس دراین نوع تعاریف که حدتام است جنس تریب لست. ومنظور از این قید که جزء ذاتی عامی دگرنباشد خارج کردن جنس بعید است مالند جسم زیراگرچه جسم ذاتی عام است لکن جزء ذاتی عامی دگراست که حیوان باشد، شرح حسم زیراگرچه جسم ذاتی عام است لکن جزء ذاتی عامی دگراست که حیوان باشد، شرح

۲- درکتب ورسائل دیگر،

همچنان ناشناخته باشد' و اگر[فرضشود که] آن امر ذاتی خاص در چیزی دیگر [جزآنحقیقتی که درتعریفآن واقع شود] شناخته شده باشدو معهود لازم باشد آید که آنذاتی ، خاص باین چیز نباشد' [در حال که فرض ما این است که ذاتی خاص این امر باشد و این خلاف فرض است] .

پس اگر[بپذیریم] که خاص باین اسراست و از اموری است، که نه برای حسّس آشکار و محموس است و نه در چیزی دیگر شناخته شده و معهود باشد بناچار آن ذاتی به این امریعنی معرف نیزهمچنان مجهول باشد و اونتوان آن چیزرا باین ذاتی تعریف کرد زیرا معرف باید پیش ازمعرف معلوم باشد.]

واگرآن ذاتی خاص نیزخود تعریف شود، اگرباموری عام تعریف شود بدون آنکه اموری خاص درتعریفآنآورده شود، دراین صورت لازم آبد که تعریفآن نباشد [زیرا بیان شد که امورعامه جنس اند] .

واگربامور واجزاه ذاتی خاص تعریف شود [ سجدداً همان بحث آید] دراین ـ

۱- یعنی آنچه را بعنوان ذاتی خاصی که درحقیقت سیزوجدا کنندهٔ حقایق از یکد گر است سادام که درجای دیگربرای انسان روشن نشده باشد همچنان درمقام تعریف چیزی بآن ذاتی سجهول است و فرض این است که این ذاتی و شلا ناطق ویژهٔ انسان است و جای دیگر و چیزی دیگر نیست که درآنجا شناخته شود پس سحل شناسائی آن همین جا است و چگونه ممکن است چیزی را که خود هنوز سجهول است در تعریف اسری قرار دهیم، عبارت سن سخطرب است، درستن شرح قطب آمده است. ثم «آن سلمو» که ظاهراً صحیح است.

۲- مثلاً گرفاطی که ذاتی انسان است «بقول مشائیان» درچیزی دیگرمعهودباشدوتبلا
 درآنجا شناخته شده باشد ناچارویژهٔ انسان نخوا در بود .

۲۔ خاص بائسان است.

۱- پس ناطی وناطقیت با انسان نیزهمچنان مجهول باشد و بنابراین چکونه میتوان
 بعنوان ذاتی شناخته شده درتعریف انسان قرارداد ،

ه- زیراامورعامه نتوانند استهازجوهری کلی کند چه آنکه امورعامه جنس اند ومشترك بین چند امر.

صورت وضع وحال جزء خاص همان سيباشد كه تبلا يبان شدا.

پس معرفت وشناسائی اموربازگشت نکند مگربامور محموسهٔ بحواس ظاهره ویا باموری که ازطریق وراهی دیگرمعلوم وشناخته شده باشند.

واگر[و این امور هم آنگاه صلاحیت دارلد معرف واقع شوند که] جملگی و بالاجتماع [معرف را ازسایرمشتر کات جدا و بیناز گردانند] اختصاص بآن داشته باشند بزودی کنه و حقیقت این امررا نیزخواهی دانست.

وانگهی آن کس که عدهٔ ازداتیات را [بنا برعقیدهٔ خود بشناخته و دُکر کرده است] دُکر میکند خود نتواند ایمن باشد از اینکه داتی دیگری وجود داشته باشد که احیاناً ازآن غفلت کرده است [واز کجا دراسان خواهد بود و چگونه توانداعتماد

۱-که برای حس روشن نیست یمنی نه محصوص بحوامل ظاهری است و نه بوجهی دیگرشناخته شده است بنابراین ذاتی خاص هم نامعلوم است وامرنامعلوم نتوالد درتمریف واقع شود حتی بنابرعقیده ورأی خود مشائیان .

۲- یعنی تعریفات یا باید بامور محصوصهٔ بدیهیه منتهی شود ویا باموری که از راه کشف وشهود شناخته شده باشند و تنها این دودسته ازامورند که میتوانند معرف و اقع شولد را ۲- درافصل حوم ازمقالت سوم گفته شده است که حقایق مرکبه را کسی تواند از راه ویسبب حقایق بصیطه تعریف گند که اموربسیطه را بطور براکنده تصور کرده باشد و بدانها علم و شناسائی حاصل نه و ده باشد میس مجموع آلها را بالاجتماع در موردی معرف قراردهد، شرح قطب ص ، ۲

خلاصهٔ منظورشیخ این است که جنس که امری عام است و مشترك قبلا بیان شد که تعریف و شنامائی آن بکنه ممکن نیست اما ذاتی خاصی که درحقیقت مییزاوست نیز به چند وجه مورد ایراد است زیرا اگردرجای دیگرومورد دیگرمعهود یاشد و شناخته شده باشدلازم آبد که خاص آن باشد نه خاص مورد تعریف ما واگردرجای دیگرشناخته نشده باشد چگونه درتعریف قرارگیرد درحالی که بابد معرف قبلا روشن و شناخته شده باشد، دیگراینکه اصولا اگرمنظور از ناطق استعداد نطق باشد که ذاتی نیست واگر نفس ناطقه باشد که نامحسوس اگرمنظور از ناطق است یا از راه کشف است که شنامائی معرف یا از راه محصوسات است یا از راه کشف و شهود ممکن است .

کند که ذاتی دیگری وجود ندارد که ازدریافت آن ناآگاه است] و ستشرح و منازع را رسد که این اسررا مطالبه کند [وازوی بهرسد که از کجا و بچه نحواطمینان داری که اسورداتیه همین ها باشند] و و برا لرسد که گوید هرگاه صفت و داتی دیگرمی بود برآن آگاه و مطلع میشدیم زیرا بسیاری از صفات و خصوصیات امورمیباشند که برای ما ناشکار [وناشناخته اند] است [و شناخته های آدمی در برابر مجهولات وی بسیار ناچیزاست.]

ونیز کانی نیست که گفته شود اگرذاتیدیگری می بود بدون معرفت و شناخت آن، ماهیت وحقیقت را درنمی یافتیم [زیرا همین امررا ما نهذیریم که حقیقت و ماهیت امورشناخته شده باشند و مورد بحث همین امراست و ما را رسد که تالی را نهذیریم و درپاسخ وی گوئیم : ماهیات و حقایق امور آن هنگام شناخته شوند که تمامذاتیات آنها شناخته شوند و اگرجایز باشد که ذاتی دیگری باشد که از وجود آن غافل باشیم و درك نشده باشد بناچارشناخت و معرفت حقیقت آن متیقن نخوا هد بود!.

پس روشن شد که آوردن حدود و تعریفات بدان نعو یکه مشائیان بدان ملتزم شده اند هیچ گاه برای انسان ممکن ومیسرنخوا هد بود آ و حصول آن برای انسان ناممکن است.]

رئیس وخداوند مشائیان [پایه گذار حکمت مشأ یعنی ارسطو معلم اولی ] خود بنشواری این امراعتراف کرده است پس دراین صورت [مسلم شد که] بنزد ما حدو د و تماریف نبود مگر تعریفات باموری که پیکرهٔ اجتماعی آنها بالاجتماع موجب اختصاص و تخصیص معرف شود.

١- منظور ازتالي ونهذيرفتن آن حصول معرفت وشناسائي به كنه وحقيقت بلشد ، شرح قطب ص ٢١ .

۲۔ یعنی به دالیات .

# مقاله ٔ دوم درحجتها ومبادی آنها و آن مشتمل برچند ضابطه است

ضابطه اول دررسم قضيه وقياسا.

وآن اینکه :

قضیه عبارت ازگفتاری است که بتوان بگویندهٔ آن گفت که وی درگفتارش مادق است یا کاذب .

وقیاس گفتاری است مرکب از چند قضیه که هرگاه از عیوب سالم باشد ازآن گفتاری دیگرلازم آید و [دربین قضایا] ، قضیهٔ که بسیط ترین آنها است قضیهٔ حملیه است و آن قضیهٔ ایست که درآن حکم شده باشد که یکی از آن دوبعینه آن دگر است مانند آنکه گوئیم : «انسان خیوانست» و یا «انسان حیوان نیست».

محکوم علیه دراینگونه قضایا «موضوع» نامیده میشود ومحکوم به «محمول». وگاه باشد که ازدوقضیه یک قضیه حاصل شود باین طریق که هریک از دو قضیه [استقلال خود را ازدست بدهند] ازصورت کامل بودن خارج شده و بین آنها رابطهٔ برقرارشود ویصورت یک قضیه در آیند [کهبین آن دوربط ووابستگی خاصی پدید و هردویی پیوند یابند وبیک قضیه تبدیل شوند].

۱- چون تا اینجا بیان شد که تعریف به کنه بنظرشیخ اشراق ممکن لیست و آنچه ازتعریفات دیده میشود همه تعاریف رسمی است.

۲- یعنی نظربه نفس قضیه وبا قطع نظرازخصوصیات گوینده واخلاقیات وروحیات وی پتوان گفت که این گفتاردرست است یا نه یعنی محتمل صدق و کلب باشد اکثر منطقیان با کمی تغییر الفاظ وهبارات، همین تعریف را کردهاند و مشهور آن این عبارت است که دالقضیة قول یحتمل الصدق والکذب».

۲- منظوراتیجه است مانند؛ هالم متغیراست و هرمتغیری حادث است که ازاین دوقضیه گفتارونشیجه بیرون آید که « هالم حادث است» باشد .

٤- يمني موخوع ومحمول.

پس هرگاه [این ربط وپیوستگی] بنحولزوم باشد، آن قضیهٔ حاصله را شرطیه متصله نامند «ماننداگرآفتاب برآمده باشدروزموجود باشد».

وهریک ازدوج زه اینگونه قضایا که حرف شرط بآن مقرون شده باشد «مقدم» نامیده میشود و آن دگر که حرف جزاه بآن اتصال یافته باشد «تالی» نامیده میشود ا

وهرگاه بخواهیم ازاینگونه قضایای شرطیه قیاسی بسازیم قضیهٔ حمایهٔ بدان می افزائیم آاین قضیهٔ حملیه یا مفیدی استثناه عین مقدم است که نتیجهٔ که از آن لازم میآید ثبوت عین تالی است مانند [آنکه بدنبال قضیهٔ شرطیهٔ بالاگفته شود] «لکن آفتاب برآمده است» [که نتیجه میدهد] «پس روزموجود میباشد».

و یا مفید استثناء نقیض تالی خواهد بود که در این صورت لتیجهٔ که لازم میآید ثبوت نقیض مقدم میباشد مانند اینکه گفته شود «لکن روزموجود نیست» که نتیجه می د هد که «آفتاب برنیامده است».

زبرا هرگاه مازوم موجود شودبالضروة لازم نيز موجود شود و هرگاه لازم معدوم شود [درديابيم كه] ملزوم آن نيزة بلا معدوم شده است.

۱- ازاین عبارت چنین برمیآید که قیاس از قضایای شرطیهٔ سانند «ان کانت الشمسی طالعة فالنهارموجود» طبیعة درست تمی شود و این مفاد معنی «ان اردنا» سیباشد درحال که تخمیهٔ فوق خود مفید گفتار قیاسی است.

۳- خلاصهٔ کلام آنکه سمکن است دوقضیه را بواسطهٔ روابطی بصورت یک قضیه در آورد و اینگونه قضایا یا متصله است مانند مثانی که درستن است و یا منفصله مانند داین عدد یا زوج است یا فرده درنوع قضیهٔ اولی هرگاه یک قضیهٔ حملیه که عبارت از استثناء عین مقدم باشد بآن بینزائیم و شلا گوئیم الکن آفتاب برآمده است وجود تالی لازم آیدیعنی نیجه وجود تالی خواهد بود «لکن روز موجود نیست» لازم آید که آفتاب برنیامده باشد و ان بعدم است که ملزوم همیشه علت لازم است و از وجود ملزوم وجود لازم حتمی است و از عدم لازم بی می بریم که ملزوم وجود لدارد. اینگونه قیاسها را استثنائی گویندودراینگونه قیاسها هیچگاه لقیض مقدم و یا عین تالی استثناء نمیشود زیرا سکن است تالی اهم باشد مانند اگراین امر میاهد میاهی باشد مانند اگراین امر میاهد میاهی باشد.

و [ دراینگونه قیاسات وقضایای شرطیه] نه نقیض مقدم مرتفع میشود و نه عین تالی زیراگاه بود که «تالی» اعم ازمقدم باشد مانندگفتار ما که «اگر این امر سیاهی باشد رنگ خواهد بود» پسی ازرفع اخص و کذبآن رفع اعم و کذبآنلازم نمی آید و همین طورازوضع اعم و صدق آن وضع اخص و صدق آن لازم نخواهد آمدویلکه ازوضع اخص و صدق آن وضع اعم و کذب آن رفع اخص و کذب آن رفع اخت

و هرگاه آن ربط و بستگی بین دو قضیه ربط عنادی باشد [اینگونه قضایا] شرطیهٔ منفصله نامیده میشود مانندگفتارماکه «این عدد یا زوج است یا فرد».

واجزاء اینگونه قضایا ممکن است بیش ازدوباشد[ازبیش از دوقضیه پیوند و اتصال یافته باشد ا

وتضيه [منفصله] حقيقه تضيه ابست كه نه جمع همهٔ اجزاء واطراف آن مكن باشد ونه رفع آنها [يعنى نه جمعشان شايد ونه رفعشان]".

وهرگاه خواسته شود که ازاینگونه قضایا قیاسی درست شود [یکی ازدو کار خواهد شد] یکی آنکه عین هریک ازمقدم وتالی که پیش آید واتفاق افتد استثناء شود، دراین صورت نتیجهٔ آن عبارت ازنقیض طرف وجملهٔ مانده خوا هدبود؟، یکی باشد

۱ مثلادرمثال مذکوراگرگفته شود هلکن میاهی نیست» لازم نیاید که «رانگ نباشد و اگرگفته شود «لک باشد و اگرگفته شود «لکن رنگ مست» لازم نیاید که متما آن رنگ سیاهی باشد و اگرگفته شود «لکن سیاهی است» یعنی وضع اخص شود حتماً لازم آید که رنگ باشد واگرگفته شود «لکن رنگ لیست» یعنی رفع اهم شود لازم است که میاهی هم نباشد چون سیاهی از مصادیق رنگ است واگر عام لباشد خاص نیزنخوا هد بود.

۲ ـ مائند أين شكل يا مربع باشد يا مثلث يا مدوريا ذوزنقه يا . . . شرح قطب ص ۲۸ .

٤- درمثال مذكورگفته شود لكن «زوج است» نتیجه شود پس قرد لیست واگرگمته
 شود لكن «قرد است» نتیجه شود پس زوج نیست.

با زیاد تر، دیگرآنکه نقیض هریک ازمقدم ویا تالی که پیش آید و اتفاق افتد استثنا شود که نتیجه عین طرف وجمله مانده خواهد بود!

و هرگاه اینگونه قضایا دارای اطراف و اجزاء بسیار باشد و نقیض یکی از اجزاء آن استثنا شود باقی ماندهٔ اجزاء همچنان بصورت منفصله خواهد ماند .

وگاه باشد که قضیهٔ متصله مرکب از دومتصله باشد مانند گفتار شان که گویند: «ان کان کلما کانت الشمس طالعة فالنها رموجود، فکلما کانت الشمس غاربة فاللیل موجود»؛

وگاه باشد که یک قضیهٔ منفصله از دوقضیهٔ متصله ترکیب شود مانند «اما ان یکون اذا کالت الشمس ان یکون اذا کالت الشمس غاربة فاللیل موجود».

وتصرفات درآن بسياراست.

وهرانسانی که دارای قربحه وذوقی سالم باشد پیدا کردن اینگونه ترکیبات براودشوارذخواهد بود [بخصوص] پس ازشناختن قوالین وضوابط کلی دراین باب [یعنی ضوابط ترکیبات قضایا].

وباید دانمت که قضایای شرطیه را [ازراه تصریح بروابط لزومی ویاعنادی] میتوان تبدیل به حملیات نمود ومثلاتصریح شود بلزوم و یاعناد و گفته شود «طاوع

٣- مثل اينكه گفته شود «لكن زوج نيست» پس «ارد» است.

إ مثاث است يا مربع يا دايره يا ستطيل يا .

هـ لكن مربع نيست پس يا مثلث است يا دايره ويا .

۲- یعنی درتر کیب متصلات و منفصلات و درمثال اول ظاهراً تمامعی است در مثال دوم بطوریکه ملاحظه میشود دو قضیهٔ متصله تبدیل به منفصله شده است بوسیله ادات انفصال مانند اما وان واو و در هرمال اینگونه قضایا درسخنان عقلاء وانمانهای معمولی اصولا دیده نمیشود نهایت منطقی باید فروض سائل را ذکر کند .

وبرآمدن آفتاب را وجود روزلازم است» و یا گفته شود « وجود شب معاند با طلوع آفتاب می باشد » ا

# ضابطه دوم دراقسام قضایا (قضایای محصوره ومهمله وموجهه ومالبه) و آن اینکه :

درقضایای شرطیه هرگاه کلماتی بمانند «اذاکان» ویاه آما و آما» گفته شود پس صلاحیت دارد که حکم درآن [بلزوم ویا بعناد] دائم [و در جمیع اوقات] بود ویا دربعضی ازاوقات. [درقسمت اول محسورهٔ کلیه و در قسمت دوم محصورهٔ جزئیه است] دراین صورت باید سوضوع [حکم دراین گونه قضایا ازلحاظ کلی و جزئی بودن] معین شود واگرنه [اگرچنین نباشد] قضیهٔ مهملهٔ مغلطه خواهد بود آ.

ودرقضایای حملیه هرگاه گفته شود «انسان میوان است» باید متعین شود که آیا هر یک یک از افراد چنین [ و متصف بانسانیت] است یا بعضی از جزئیات [ و افراد] چنین است . زیرا «انسانیت» لذا ته مقتضی استغراق نیست چه آنکه هرگاه [لذا ته] مقتضی استغراق باشد لازم آید که شخص واحد [انسان واحد] انسان نباشد ونیزمقتضی تخصیص هم نیست والا لازم آید که [همهٔ افراد] بالاجتماع [ وفرد، فرد] مشعول انسانیت نباشند و بلکه [انسانیت] صالح برای هردواس [کل و بعض] میباشد و بنابراین باید سعین شود که [درهر مورد] آیا حکم مستفرق [برهمهٔ افراد] است و با غیرستفرق تا درنتیجه درقضیه اهمال مفلط نباشد.

بس قضية كه موضوع [حكم] أن شاخص [جزئي] بود « شاخصه» ناسيم مانند گفتارتوكه «زيد كاتباست» وقضية كه موضوع [حكم]أن شاسل[كلي]باشد

۱- بطوریکه ملاحظه میشود ادات شرط برداشته شده است وبلزوم و عناد بصورت جزء قضیه تصریح شده است وبلزوم سنفصله مانعة الجمع وخلورا شیخ ذکرلکرده است .

٢- مفلطه. بكسريعتي به غلط الدازنده و بفتح يعني غلط خواهد يود.

وحكم درآن برهريك ازافراد [موضوع آن] باشد ما نند گفتارما «هرانساني حيوان است و هيچ يك ازانسانها سنگ نيست» در قضيهٔ سالبه، زيرا هر قضيهٔ را ايجابي و سلبي است دراين صورت [محصورهٔ] كليه بود.

ودرقضایائی که [حکم موضوع آنها] ستخصص به بعضی است[محصورهٔ] جزئیه بود ، مانند گفتار ما که « بعض حیوان انسان است» و «بعض حیوان انسان نیست» لفظی که اینگونه قضایا را ازاهمال بیرون میآورد «سور» نامیده میشودمانند لفظ «کل» و «بعض» و جزآنها ،

و[اینگونه] قضایای مسوره را محصوره نامیدهاند و ما قضیهٔ حاصرهٔ کلیه را قضیهٔ «محیطه» نامیده ایم وآن قضیهٔ که حکم درآن متعین رو بعضی باشد «مهملهٔ بعضیه» نام نهاده ایم .

ودرقضیهٔ مهملهٔ بعضیهٔ شرطیه گوئی «قدیکون اذاکان» ویا «قدیکون اما» ا ودربعض نیزاهمال میباشد ویرا ابعاض هراسری بسیاراست پس بناچاربرای رفع ابهام واهمال آن، درقیاسات باید برای آن بعض نامی بنهیم ، نامی خاص و مثلا نام آذرا «ج»بگذاریم پس دراین هنگام [بجای اینکه گفته شود مثلا «بعض حیوان

۱- عبارت بحیار نارساست وستن چاپ کربن دراینجا درتشخیص ستن ازشرح در چند سورداشتباه کرده است وصرفاً به ستن وشرح قطب الدین که درتهران چاپ شده است و مستهای ازستن را چاپ کننده ویا مصحح مطبوعاتی تشخیص لداده است نظرداشته است و درحقیقت سلاك تشخیص وی غلط بوده است .

۲- هرقضیهٔ اعم از کلی ویا جزئی هم موجبه تواند باشد وهم سالبه البته تقریر نظر
 مشائیان است و گرنه خودشیخ اشراق بعدها بیان خواهد کرد که نه معتقد به قضیه جزئیه است
 ونه سالبه .

۲ زیرا در بعض اهمال است.

۲ یعنی سوراینگونه قضایا این عبارات است بتازی .

٤- يعنى همانطوركه درقضايائىكه موضوع آن بصورت كل و يا بعض معين نشده باشد أهمال همت و بنام مهمله مغلطه ناميده ميشود در مصورة كه سور آن بعض باشد نيز اهمال همت.

انسان است»] گفته میشود «هر جیمی چنان است» و وهدین ترتیب قضیه «محیطه» میشود واهمال مغلطازآن برطرف میگردد.

و[اصولا] ازقضایای مهملهٔ بعضیه مگردربعضی ازموارد عکس ونقیض سودی حاصل نمی شود.

ودرقضایای شرطیه نیز [بعضیات بصورت «محیطه درآیند] چنین شود .

چنانکه [دراین قضیه] که گفته میشود «قدبکون اذا کان زیدنی البحر فهو غری ، باید آن بعض احوال [ اگر زید در دریا باشد غرق میشود ] متعین شود ویصورت کلی وستغرقه درآید و گفته شود «کلما کان زید فی البحر ولیس له فیه سرکب اوسیاحة فهوغریق » ومهمله بودن طبیعت «بعض» غیرقابل انکارست .

وهرگاه ازعلوم انسانی جستجوکنی [دربین آنها] مطلوبی را درنیابی که در آن اوضاع واحوال [واچکام] بعض بطور مهدل خواسته شود بدون آنکه آن بعض متعین شود.

وهرگاه بدان صورت [و ترتیب] که ما بگفتیم [و مقرر داشتیم] عمل شود قضیهٔ باقی نمی ماند مگر [قضیهٔ] «محیطه» زیرا [قضایای شخیصه را دردانشها بکار نست و از] اوضاع واحوال شخصیات درعلوم خواسته نشود .

ودراین صورت احکام قضایا مضبوط تر و کلی تر و [درعین حال] آسانترمیشود. و بدان که هریک از قضایای حملیه را موضوعی باید و محمولی و نسبت بین بینی که صلاحیت تصدیق و یا تکذیب را داشته باشد [در هرقضیهٔ حملیه سه امر

ا منام آن بعض حیوائی که انسان است «ج» گذاریم وبدیهی است که دراین صورت همهٔ «ج» انسان است .

٧- ابعاض واحوال هرچيزى بسياراست پس طبيعت بعض دهمل مغلط است.

۳- زیرا تنهاقضایا منحصرمیشود در محصورات کلیه ، همِقضایای شخصیه بی اعتبا راست و هم قضایای بعضیه و بالاخره هم در شرطیات و هم در حملیات قضایا منحصرو محدود به کلیات میشود. قطب ص ۷۲

لازم است؛ یکی موضوع و دیگر محمول و سوم نسبت بین موضوع و محمول تابتوان آن نسبت بین موضوع و محمول تابتوان آن نسبت بین بین است کمه قضیه ، قضیه میشود . ا

و آن لفظ که برنسبت بین بین دلالت سیکند «رابطه» نامیده میشود .

وگاه باشد که این رابطه در پارهٔ از زبانها حذف گردد و بجای آن هیأتی خاص بیابد که مشعر به همان نسبت باشد چنانکه در زبان تازی گفته میشود «زید کاتب»

وگاه باشد که آن را بطه درهمان ژبان ذکر گرد دچنانکه گفته شود «ژید هو کاتب» و قضیهٔ سالبه قضیه ایست که حرف سلب در آن [وارد به رابطه شود و آنرا بردارد] آن رابطه را ببرد و نفی کند"

و در زبان تازی بایستی حرف سلب مقدم بررابطه باشد تا اینکه آلرا نفی [وطرد] کند مانند «زید لیس هو کاتباً» ؟

و هرگاه حرف سلب نیز با رابطه پیوسته شون و [بدین ترتیب] جزو یکی از دو جزو قضیه گردد در این صورت ربط ایجابی همچنان بحال خودباقی بماند [قضیه

۱- زیرا اگر نسبت مذکور نباشد آن دو امر منقطع و غیروابسته بهم خواهد بود یعنی دو تصورگسستهٔ از هم. از شرح قطب ص ۷۳

۲- یمنی همان هیأت ترکیبی «زید کاتب» مفید اتصال ویبوستکی و بالاخره نسبت است. البته در فارسی کلمهٔ «هست» یا «است» و جز آن آید.

۳- در قضیهٔ مالیه حرف سلب ، سلب نسبت کند یعنی حروف صلب جزء محمول و یا سوضوع نباشد بلکه آن نسبت مین را ببرد و برطرف کند.

٤- که کلمهٔ لیس قبل از «هو» آمدن است که مفید رابطیت است. قطب ص ٧٩ هـ یعنی همانطور که محمول با موضوع پیوسته است حرف سلب نیز با او پیوسته شود ۲- منظور این است که جزء محمول گردد نه آنچه از اطلاق عبارت دانسته میشود که جزء موضوع با محمول شود، البته در مباحث خود گفته شده است که قضیه یا معدولة الموضوع است یا معدولة المحمول و یا معدولة الطرفین، در هرحال منظور شیخ در اینجا معدولة المحمول است. رجوع شود به شرح قطب ص ۷۶

سوجبه باشد] مانند اینکه در زبان تازی گفته شود «زید هولاتب» که ربط ایجابی در این قضیه بحال خود باقی است[ و حرف سلب جزء محمول شده است]

و قضية موجبة كه باين ترتيب بود، قضية معدوله ناميده ميشود.

وگاه باشد که در زبانی غیر از زبان تازی تقدم و یا تأخر رابطه بر حرف سلب،درسلب و ایجاب قضیه اعتبار و تأثیری نداشته باشد از زیرا در زبانهای مختلف مفهوم از تقدم و تأخر متفاوف میباشد] و بلکه مادام که رابطه واقع [حاصل] است قضیه موجیه خواهد بود

و حرف سلب اعم از آنکه جزء موضوع باشد یا محمول قضیه موجبه است مگر آنکه حرف سلب رابطه را ببرد [برطرف کند] که [در آن صورت] قضیه سالبه شود و هرگاه بگوئی «کل لازوج فرد» ایجاب «فردیت» باشد برای تمام افرادی که موصوف به «لازوجیت» انه و بنابراین قضیه موجبه میباشد.

وحکم موجب ذهنی ثابت نعی شود مگر به امری که در ذهن ثابت [موسود] باشد و برعکس حکم ایجایی برموضوعی بعنوان اینکه درعین است نیز ثابت نعی شود مگر برثابت عینی آ

۱- درستن مصحح کران بطور مطلق آمده است که «قدلا بعتبر تقدم الرابطة» درستن چاپ تهران آمده است دقد لا بعتبر فی العربیة تقدم الرابطة» زیرا آلجه از تقدم و تأخرحاصل میشود در زبانهای مختلف یکسان امی باشد مثلا در زبان قارسی تقدم حرف سلب اقتضای عدول میکند مثل «زید نادیور است» و تأخر آن اقتضای سلب میکند مانند «زیددیور نیست»، شرح قطب می ۷۵

٧- يطور ضني معدولةالبونيوم و معمول آمله است.

۲- منظور این است که سالبهٔ بسیطه،اعم از موجبه و یا موجبهٔ معدوله است زیرا
 احکام سالبه را بطور مطلال وجود موضوع خارجی لازم نیست زیرا ممکن است سالبه بائتفاء موضوع باشد.

خلاصهٔ کلام این است که فرق بین سوچیه معدوله مالنده زید هو لا کاتب، و بین مالبهٔ بحیطه مانلد «زید لیس هو بکاتب» این است که هرگاه حرف سلب بعد از رابطه واقع شود معدوله غواهد بود و فرق معنوی بین ثبوت عدم در موجیهٔ معدوله و بین عدم بهیه باورای در صفحه بعد

و حکم در قضایای شرطیه نیز بمانند حملیات است باین صورت که اگر حروف سلب در اینگوله قضایا متکثر وزیاد باشد و ربط لزوسی و یا عنادی همچنان بحال خود باقی بماند، قضیه سوجیه خواهد بود و هرگاه سلب وارد برسلب شود مانند «لیس لیس زید بکا تب» بدون اعتبار حالی دیگر، باز ایجاب خواهد بود و هرگاه مثلا بگوئی «لیس کل انسان کا تبا» روا خواهد بود که بعض از انسالها کا تب باشند و آنچه قدرمتیقن است در اینگونه قضایا تنها سلب بعض است .

وهرگاه گفته شود «لیس لاشیئی من الانسان کاتباً» جایز خواهد بود که بعضی از انسانها کاتب نباشد ،

وسلب قضية متصله برفع لزوم وسلب منقصله برفع عناد خواهد بود. "

بقيه باورتى از صفحه قبل

ثبوت در البه بسیطه برقیاس ارق بین لزوم سلب و سلب لزوم است پس محمول قضیهٔ حملیه اعم از آنکه سالبه باشد یا سوجبه گاهی ثبوتی است در خارج و گاهی عدمی اما در ذهن بطورقطع باید ثابت باشد زیراحکم بآنچه حتی در عالم تصور و ذهن هم سوجود نباشد سعال است پس موضوع این گونه قضایا چه سالبه باشد و چه سوجبه ناچار باید در ذهن ثبوتی داشته باشد اسا در خارج اگر حکم به ایجاب در خارج باشد ناچار باید موضوع در خارج موجود بود، ژبرا ثبوت چیزی برچیزی در خارج قرع ثبوت مثبت له سیاشد مگر آنکه سلب مطلق باشد مانند «زید هو معدوم» یعنی اساس قضیه بر سلب مطلق و عدم محض باشد و مانند «شریک الباری محتنع» در هرحال اگر حکم بسلب باشد در خارج، وجود سوضوع در خارج لازم نیست و انگهی محکن است اصولا سلب از معدوم باشد مانند «العنقاء لیس هو نی الاعیان بصیراً» برخلاف دالعنقاء هو نی الاعیان لابصیر » این در صورتی است کـه حکم بخارج نسبت داده شود در هر دو صورت مادق است یعنی مودو قضیه العنقاء...

۱- در نسخهٔ متن عبارت این است که اذا ذکرت بعنی هرگاه حرف سلب در اینگوله قضایا ذکر شود و با این حال ربط فزوسی یحال خود باشد قضیه موجبه است.

٧- يس آنچه سلم است در اينگونه قضايا قدر سيتن بعض است. يس در هر حال ايجاب جزئي ثابت است و اينگونه قضا معدوله سياشد.

۹- نه باینکه طراین آنها حالبه باشد همانطورکه در سوجبهٔ آنها نیز باثبات لزوم و هناد است.

پس وجود حروف ساب ملاك سالبه بودن نميباشد .

# ضابظه سوم درجهات قضايا

و آن اینکه: نسبت محمول معوضوع در قضایای حمله یا «ضروری الوجود» است که «سمتنع» است که «سمتنع» [قضیهٔ واجبه] نامیده میشود و یا «ضروری العدم»است که «سمتنع» [قضیهٔ سمتنعه] نامیده میشود ویانه «ضروری الوجود»است و نه «ضروری العدم» سمکن [قضیهٔ سمکنه] نامیده میشود.

مثال برای قضیهٔ نخست «انسان حیوان است» و مثال دوم «انسان سنگ است» و مثال سوم « انسان نویسنده است »

و عامهٔ مردم گاه از سمكن آن خواهند كه تنها «ستنع الوجود» نباشد

پس هرگاه بگویند [فلان چیز] «سعتنم» نیست از این تعبیر «سمکن» را خواهند و هرگاه بگویند [فلان چیز] «سمکن نیست» قصد آنان ازاین تعبیر این است که «سمتنم» است.

و این امکان [امکان عام] جز آن اسکانی است [امکان خاص] که ما اکنون در مورد آن سخن میگوئیم.

زیرا آنچه ممکن نیمتگاه باشد که « ضروری العدم » باشد باین اعتبار ا [باعتبار خاص ]

و آنچه وجوب وامتناعش باز بسه [ومتوةف] برغیر باشد [بنارچار] در هنگام انتفاء آن غیر ، وجوب و امتناعی برای آنها قی نمی ماند پس فی نفسه ممکن خواهد بود .

<sup>1-</sup> خلاصهٔ کلام آنکه مردم عامه از ممکن آن خواهند که وجود برای آن معتنع نباشد و هرگاه بگویند فلان امر سعتنع نیست غرض آنها این است که وجود آن ممکن است و این معنی اعم از امکان در اصطلاح خاص است زیرا برواجب هم صادق است چه آنکه آنچه معتنع لباعد شاید که واجب باشد و شاید که واجب لباشد و هرگاه عامه گویند فلان بنید هاورتی در صفحه بعد

و ممکن بواسطهٔ آنچه وجودش را ایجاب میکند [وجود علت تامه اش] واجب الوجود شود وی شرط عدم آنچه وجودش را ایجاب میکند «ممتنع الوجود» میشود و دره نگام [توجه بذات آن و] مجرد کردن نظر از وجود و عدمش خود مکن بالذات میباشد. بدانکه هرگاه بگوئیم « کل ج ب» معنی آن این میباشد که هریک از افراد یکه موصوف به «ج» است موصوف به «ب» میباشد.

زیرا هرگاه بگوئی «کل ج ب» خود در میابی که مفهوم «ج» معنایی عام [یعنی کلی] است [والا روا نمی بود که لفظ «کل » بر آن داخل شود] و سپس آنکه دانستی و دریافتی که مفهوم « ب » یک مفهوم عام است آنگاه متعرض اشخاص و افرادوی میشوی که زیر عنوان «ج» است [یعنی جزئیات مندرجه تعت آن کلی در گفتارت، بعنوان کل واحد واحد]

زیرا معنی [این گفتار که گوئسی] «کل ج ب» تمام آنچه در تحت عنوان «ج» است بصورت کلی [و جمعی] نمی باشد و [بدین معنی نیست که همهٔ آنچه معنون بعنوان «ج»است بطور جمعی «ب»است] چه اینکه ترا رسد که گوئی «کل

#### بنيه باورتى از صفحه تبل

امر سمكن نيست يعنى ستنع است. اين اسكان راگاه عام نامند كه اخص از سكن خاص است و گاه عامى نامند از جهت انتساب آن بعامه لكن غرض شيخ در اينجا اسكان خاص است كه دو طرف وجود و عدم براى آن ساوى است. اين لوع اسكان و سكن تابع علت است هرگاه علت آن موجودشود موجود گرده و بلكه واجببالفير است و اگر علت وجودى آن نباشد ستنع بالفيرخواهد بود و بلدون توجه و با قطع نظر از وجود و يا عدم علت شده خواهد بود و حالت بى رنگى دارد و بدين ترتيب تقسيماتى كه براى واجب و سكن وستنع شده است از نظر مفاهيم ذهنى است نه نسبت به مصاديل خارجى و الا در خارج اسور بر سه قسم نمى باشند چه آلكه اسكان و استناع تنها يك مفهوم ذهنى است و همين طور سنتنع و ممكن و آلچه در خارج وجود دارد واجب است، نهايت واجب دولهم است يكى واجب بالفير و هرگاه از علل سكنات و يا واجبات بالغير چشم بپوشيم نظر بذاتشان سكناند. و اگر طرف مثبت را در نظر بگيريم واجب و اگر طرف منفى را در نظر بذاتشان سمكناند. و اگر طرف مثبت را در نظر بگيريم واجب و اگر طرف منفى را در نظر قرار دهيم معتنع محاشد. قطب ص ۷۸

انسان یسمه دار واحد» و ترا نرسد که گوتی «همهٔ آدمهان در یک خانه جای گیرند» [که همهٔ انسانها را یک خانه گنجایش ندارد]

و هرگاه مثلا [در بین قضایا] قضیهٔ بینی بمانند «کل نائم یجوز آن یستیقظ »
خود در میایی که مقتضای گفتار : «کل نائم » نائم سن حیث هونائم نمیباشد ، زیرااز آن
جهت که نائم است متصور نیست که [یقظه باقید وحیثیت نائمیت مأخوذ شود بدیهی
است که با این قیدو از این حیث و در آن حال روانیست که] موصوف به یقظه وبیداری
شود [و ممکن نیست که هرخوابیدهٔ باوصف و قید خواب بودن موصوف به بیداری
شود [ و بلکه مراد [ از «کل نائم یجوز آن یستیقظ » ] این است که آن شخصی که
موصوف بنائمیت است و [موصوف بدان وصف یعنی نوم میباشد ] هم جایز است
که بخوابد و هم بیدار شود [ پسن حکم در اینگونه قضایا بر ذات مجرد از وصف
عنوانی است نه ذات موصوف بوصف عنوانی ]

و همین طور است هرگاه بگوئیم «هرپدری منقدم برپسر خود است» معنی آن این نیست که آن شخص که موصوف بابوت است [از آن جهت و حیثیت مقدم بر«ابن»است زیرا با آن حیثیت یعنی حییث ابوت با پسر میباشد نه مقدم بر آن ] و بلکه منظور این است که [شخص یعنی] آن ذاتی که موصوف بابوت است[ذات وی مقدم برپسر است]

وهرگاه بگوئی «کل متحرك بالضرورة متغیر» باید بدانی [ستنی این قضیه این است] که هریک یک از افرادی کمه موصوف به متحرکیت میباشد از لعاظ ذاتشی [و بدون قبد تحرك و متحرکیت] برای آن تغییر ضروری نمی باشد و بلکه [با قبد وحیثیت متحرکیت ضروری التغییر است] از آنجهت که متحرك است. پس [در این قضیه ]ضرورت آن [تغیر برای افراد] متوقف برشرطی است [که حرکت

۱- منظور این است که میان آین قضیه و قضیه های د کل نائم یجوز آن بستیقظ» و «کل آب مستقط» و «کل آب مستقدم علی الابن ه تفاوت هست زیرا در آن دوقضیه وصف عنوانی و آید حیثیت شرط ثبوت حکم نمی باشد و درقضیه ه کل ستحرك بالضرورة متغیر» وصف عنوانی را درحکم بضرورت تغیر مدخلیت و شرط است.

باشد] و بنابراین تغیر هریک یک افراد [فی ذاته وبا قطع نظر از آن شرط که حرکت باشد] فی نفسه ممکن [و لکن با قید و لحاظ آن شرط ضروری ] است ا

و ما از ضرورت [در قن منطق و احكام قضاياى منطقيه] نخواهيم مكرض ورتى راكه مقتضاى ذات [موضوعات] باشد [نه ضرورتهائى كه بالحاظ قيود و شرايط باشد] و آن ضرورتها و [وجوبهائى] كه بسبب قيد و شرطى مائند وقت ، حال و جز آنها باشد [در حقيقت ضرورت مطلقه نباشد و در اينگونه موارد ذاتها و افرادى كه منصف باينگونه ضرورات شده باشد] في نفسه و ذاتاً [بدون لحاظ اين شرايط و قيود] ممكن اند.

و نیز [از قضیه » کل جب»] این معنی را نخواهیم که هریک یک افرادی که در خارج وجود داشته باشند و «ج» باشند «ب» خواهند بود [و همین طور منظور این نیست که هریک یک افرادی که در ذهن اند و «ج» میباشند «ب» خواهند بود] و بلکه منظور ذات افراد «ج» است و اعم از خارج و ذهن است. ا

# حکمت اشراقی در بیان بازگشت همه قضایا به موجبه ضروریه.

چون ممکن را امکان وسمتنع را استناع و واجب را وجوب ضروری استهس شایسته [ و اولی] این است که جهات قضایا یعنی وجوب و استناع و امکان آنها

۱- منظور این است که اینگونه قضایا را ضرورت ذاتی نیست و بلکه ضرورت با قید
 و شرط است.

۳- خلاصة کلام. اینکه مراداز «کل ج ب» این نسبت که هریک یک افرادی که موصوف به ج است بطور جمعی «ب» بیاشد نه از جهت آنکه در خارج است و نه از جهت آنکه در ذهن است . و کلمهٔ ضرورة در «کل ج بالضرورة ب» نیز ضرورت به حسب ذات باید باشد وضرورتهائی که مشروط به شروطی مانند «کل کاتب متحرك الا مهام بالضرورة مادام کاتب متحرك الا مهام بالضرورة وقت مادام کاتب مورت به خورت به مسب خاله المان متنفس بالضرورة وقت میلولة الارض »ضرورت بحب ذات لی باشند و بلکه ضرورت بحب قیدو شرط اندو اگر از آن قیود و شرایط صرف نظر شود تبدیل به ممکن وقضایای ممکنه میشود و بلکه اصولا آنها قضایای ممکنه الد که با توجه باین قیود و شرایط ضروری شده اند، قسمت اخیر بعنی از و لیز از قضیه «کل ج ب» تا این معنی را نخواهیم در متن چاپ کرین وجود ندارد.

را جزء معمولات آنها قرار دهیم تا آنکه در جمیع احوال قضایا بصورت ضروریه در آید [پدین ترتیب که امتناع و امکان و وجوب را جزء محمولات کنیم و مجموعاً با قید ضرورت، نسبت بموضوعات دهیم] چنانکه گوئی «کل انسان بالضرورت هو ممکن ان یکون کاتباً» یا «کل انسان یجب ان یکون حیواناً» و «کل انسان بمتنع ان یکون حیواناً» و «کل انسان بعب ان یکون حیواناً» و «کل انسان بمتنع ان یکون حجراً» و این ضرورت هان ضرورت «بتاته» است.

زیرا آن [امتناع] و یا امکانی که در علوم خواسته و جستجو میکنیم جزه خواست و مطلوب ما است [یعنی اگر در علوم از امتناع یا امکان چیزی جستجو سیکنیم این جستجو و بررسی متعلق به مطلوب وخواست ما است و نه منظور بررسی اسكان وامتناع اشياء بعنوان اينكه جهتي ازجهات قضايا استسيباشد زيراجهت درهمة قضایا ضروری است آنهم ضرورت مطلقه وا] اصولا ما نمی توانیم هیچ حکمی جزمی صادر کنیم مگر در مواردی که بضرورت آن آگاه باشیم [بعبارت دیگر ما را نرسد كه حكم جازم قطعي صادركنيم مكر آنچه راكه ميداليم كه بالضرورت چنين است یعنی ضرورت بشرط و قید مالند اینکه بگوئیم « کل ج بالضرورة یمکن آن یکونب» و يا «بالضرورة يمتنع ان يكون ب»] و بنابراين از قضايا هيچ قضية وارد نميشود مگر بتاتة تا آنجاكه هرگاه صفات وحالاتي ممكن باشدكه در وقتي از اوقات [براي افراد] حاصل شود مثلامانند «تنفس» صحيح خواهد بود [سيتوان با قيد ضرورت جهتي نسبت بموضوعات داد] كه گفته شود «كل انسان بالضرورة منتفس وقتاً ما » و بدیهی است که ضروری بودن تنفس برای انسان در وقتی از اوقات از لوازم همیشگی است و همین طور ضروری نبودن [و یا سمتنع بودن] تنفس برای انسان در غیرآن وقت، ضروری است و امری است که همواره لازمهٔ انسان است [یعنی لازمهٔ وجود

۱- در این مثال جهت و لسبتظاهری و نفس امری یکی است.

خارجی او است] و البته این اسر [یعنی ضرورت تنفس در وقتی از اوقات و استاع تنفس در وقتی از اوقات دیگر ] جز ضرورت کتابت برای انسان اسّت [ یعنی غیر از ضروری بودن اسکان کتابت است برای انسان] زیرا اسکان کتابت گرچه برای انسان ضرورت دارد [وگفته میشود «کل انسان بالضرورة یه کن ان یکون کا تباً»] لکن [ضرورت آن ضروریت اسکان است و] ضرورت وقوع در وقتی از اوقات نیست.

و هرگاه قضیهٔ خود ضروری باشد تنها جهت ربط در آن ما را بسنده است زیرا فرض این است که بدون داخل کردن جهتی ازجهات دیگر خود ضروری است [ونیازی بداخل کردن جهت در محمول ندارد] مانند اینکه شلا گوئی « کل السان بشه و یا بالضرورة حیوان» ۲

و اما در غیر قضیهٔ ضروریه [یعنی ممکنه و ستنعه] هرگاه [خواسته شود] بصورت «بتاته» در آید بناچار باید «جهت» سند رج در محمول شود [ جزء محمول قرارگیرد تا اینکه از اشتیاه مصون باشد یعنی با قضیهٔ که نسبت نفس الامری آن ضرورت است مشتبه نشود]" و ما را رسد که پس از اینکه متعرض جهات شدیم [و

۱- غرض شیخ ایست که در هردو نوع قضیهٔ یعنی «کل انسان بالضرورت یمکن ان یکون کاتباً» و «کل انسان متنفس بالضرورة وقتاً با اسکان برای ذات ممکن ضروری است لهایت در مثال دوم ضرورت وقوع هم دارد و در مثال اول ضرورت وقوع ندارد. پس در قضیهٔ دوم علاوه برضرورت امکان برای ممکن ضرورت وقوع هم دارد

۲ در ستن کربن «او یفرض» ظاهراً علط است و اذ یفرض درست است ، چون نمبت نفس الاسری این قضیه ضروری است لازم نیست جهتی از جهات آورده شود و جزء محمول قرار داده شود همینطور که در مثالهای دیگرگفته میشود

٣- مانند «كل انسان بالضرورة هوممكن ان يكون كاتباً» يا «بالضرورة هو ممنتع ان يكون حجراً».

خلاصة كلام اينكه هرگاه گفته شود «حرائسانی بالضرورة ممكن است نويسنده باشد» و يا «بالضرورة سمتنم است كه سنگ باشد» در اين قضايا بطوريكه سلاحظه سيشود جهات ايكان و استاع جزء محمول شده است و با قيد اينكه جهات جزء محمول اند ضرورى شده است و با عد اينكه جهات جزء محمول اند ضرورى شده است و با عد اينكه جهات جزء محمول اند ضرورى شده است و با عد اينكه جهات جزء محمول اند ضرورى شده ايد

آنها را جزء محمولات قرار دادیم] دیگر متعرض سلب نشویم زیرا سلب تام همان سلب ضروری است] اسلب ضروری است] ا

و حال آلکه سلب ضروری در تحت ایجاب در میاید [یعنی تحت ایجاب ضروری و آن] درصورتی [است] که امتناع جزءمحمول شود و همین طور است امکان آزیرا قضیهٔ سالبه تبدیل بموجبه شود وموجبه تبدیل به سالبه .]

و بدانکه قضیه تنها ازجهت و باعتبار مجرد ایجاب و [موجه بودن] قضیه نیست و بلکه باعتبار سلب نیز قضیه خواهد بود زیرا [همانطور که در جهت ایجاب قضیه باعتبار حکم عقلی قضیه میشود] در سلب نیز باعتبار حکم عقلی قضیه، قضیه است زیرا سلب نیز حکمی است عقلی [این حکم عقلی در احکام

## بقيدارُ مِعْمِد قيل

لکن در قضیه ضروریه که مادت نفس الاسری آن ضرورت است لازم نیست که جهت جزء معمول شود و مثلا گفته شود «کلانسان بالضرورة یجب ان یکون حیواناً» البته این قضیه که مادت نفس الاسری آن ضرورت باشد بنابر روش شیخ فرض است و گرفه شیخ قائل به یافتن ضرورت نفس الاسری از راه قیاسات نمیباشد و در هرحال احراز ضرورت نفس الاسری کاری است بس دشوار و بنابراین آنچه روشن است این است که جهات جزء محمول شوند و در این حال همه قضایا ضروری میشوند در ستن کربن «او یمرض» آمده است و ظاهرآ درست نیست زیرا میخواهد بگوید در قضیه که مادت نفس الاسری ضروری است د کر جهت و ربط نفس الاسری که همان ضرورت باشد کانی است و نیازی باینکه جهات جزء محمول شود و ضرورت دیگری با آن قید و شرط آید ندارد و بنابراین اگرگفته شود « کل انسان شود و ضرورة یجب آن یکون حیواناً» مستحسن نخواهد بود.

۱- مانند « بالضرورة الانهان ليس بحجر» كه قضيه سالبه تيست از لحاظ ظاهر زيرا ملب وارد بر رابطه نشده است و سع ذالك سلب سطلق است يعنى بالضرورة «ليس بحجر است.

٧- مانند والانسان بالضرورت يمتنع ان يكون حجراً».

۳- ژیرا سالبهٔ آن منقلب به موجبه میشود و موجبهٔ آن منقلب بسالبه میشود چه آنکه در قضایای ممکنه نه سلب آن تام است و نه ایجاب آن,

سلبیه نیز وجود دارد] اعم ازآنکه از سلب تعبیر به رفع حکم ایجابی شود یا نفی آن [یعنی چه آنکه از آن تعبیر برفع شود و یا نفی ا

زیرا [بهرطریق] سلب عبارت از حکمی ذهنی است و عدم معض نیست .
و بنابراین سلب[نیز از آن جهت که حکم است و] از آن جهت که حکم بانتفاء
است [خود حکم عقلی است و] اثبات است .

و در نفس الامرهیچ چیزی بیرون از نفی و یا اثبات نمی باشد لکن [ ممکن است که اسری از دایرهٔ حصر نفی و اثبات خارج شود] نفی و اثبات درعتل عبارت از دو حکم ذهنی سیاشد که حال آن چیز دیگری است . [احکام ذهنیه را حال و وضع دیگر است] .

و بنابراین سمقولات [ذهنی] مادام که محکوم به حکمی نشوند نه مثبت اند و نه منفی و لکن [ در نفس الاسر] بدیهی است که [ اسور از لحاظ احکام ] یا مثبت است و یامنفی و این بحث را تتمهٔ دیگری است که بعد آ بیان میکنیم.

و هرگاه جهت در قضیهٔ معین نشودآن قضیه مهملةالجهة خواهد بود و در آن اشتباه و خبط بسیار واقع میشود و بنا راین باید قضیهٔ مهملةالجهة را حذف نمود [وبی اعتباردانست] همانطور که قضیهٔ بعضیه مهملهٔ کمیة الموضوع را [کهمال آن گذشت این ا

۱۰ یعنی گفته شود که سلب رفع حکم ایجابی است و یا اینکه عیناً نفی آنست .
 شرح قطب ص ۸۹.

۲- زیرا سبت و منفی بودن آنها تابع واقع ونفس الاس نمی باشد و بلکه تابع حکم ما است، البته در واقع و نفس الاسر هیچ اسری بیرون از نفی و اثبات نیست و آن واقع و نفس الاسز تابع حکم ما نمی باشد.

۳- و بدیهی است که احکام نفس الاسری تابع اراده و اختیار و ادراك ما نمی باشد.
۶- سنظور از سهملة الجهة ، سطلقه عامه است. پس بنابراین قضیه شاخصه و قضیه مهمله بهضیه و قضیه مطلقه عامه در فن سنطق بی اعتبار است. و جزئیات تبدیل به کلیات میشود و سالیات بموجبات بر می گردد. و هر حکمی تاجار ازجهتی مثبت است. قطب س ۸۸

# ضابطه چهارم در تناقض و تعریف آن

و آن اینکه :

تناقض عبارت ازاختلاف دوقضیه است با بجاب وسلب نه غیر آن [وبنابراین تناقض بین دو قضیهٔ حاصل میشود که تنها از لحاظ ایجاب و سلب مختلف باشند و از جهت اختلاف درسلب وایجاب که اختلاف در کیف است] به نحویکه لازم آید که صدقاً و کذباً با یکد گر جمع نشوند و بنابراین لازم است که موضوع و محمول و شرطو نسبت ها و جهات در آن دو مختلف نباشد

و درقضایای محیطه نیازی بشرط زیاد تری [از شرایط بر شمر ده شده] "نیست و بلکه همان چیزی که ایجاب کرده ایم بمینه سلب میکنیم مانند اینکه در قضیهٔ «بتاته» گوئیم «کل فلان بالضرورة هو بمکن آن یکون بهماناً» که نقیض آن میشود «لیس بالنیرورة کل فلان هوسمکن آن یکون بهماناً» و همان طور است؛ در غیراین قضایا و هرگاه بگوئیم «لاشیئی من الانسان بحجر» نقیص آن میشود «لیس لاشیئی من الانسان بحجر» نقیص آن میشود «لیس لاشیئی من الانسان بحجر» نقیص آن میشود «لیس لاشیئی من الانسان بحجر» و بدین ترتیب همان چیزی که ایجاب کردیم در هردو نقیض

۱- معطقیان هشت وحدت در تناقض شرط دانند، منظور شیخ ازلاغیر « له غیر آن»
 این است که در بقیهٔ اسور باید وحدت داشته باشند و تنها در ایجاب و سلب باید سختلف باشند .

۲ منظور ازنسبت ما پنج شرط دیگر است که: جزء، اضافه، کل قوت، و فعل باشد که شیخ همه را وحدت نسبت میداند. قطب ص ۸٦

۲- یعنی برخلاف آنچه منطقیان گویند که در قضایای محیطه شرط دیگری هست
 که عبارت از اختلاف در کم است.قطب ص ۸۸

۶- یمنی در همهٔ قضایا بعینه آنچه ایجاب بیشود سلب خواهد شد و تنها حرف سلب مندرج در آن میشود و جهات کهگر آن اعم از کمیت و یا جهت و یا غیر آن تغییری نمیکند زیرا نقیض هرقضیهٔ رفع همان قضیه سباشد و تغییرات حاصلهٔ در آن همه تابع نقیض است نه تابع اصل قضیه ،

سلب کردیم بجز اینکه از سلب استغراق در ایجاب لازم سآید تیمن سلب بعض با جو از ایجاب بعض دیگر ۲

واز سلب استغراق در قفیهٔ سالبهٔ [ستخرقه] لازم ساید تیقن ایجاب در بعض دیگر با جواز سلب بعض و قفیهٔ که اختصاص به بعضی دارد [یعنی محصورهٔ جزئیه] از جهت همان بعض نقیض ندارد سانند آنکه بگوئی: « بعض الحیوان انسان» و «لیس بعض الحیوان انسان» زیرا «بعض» سهمل التمبور است و سمکن است آن بعض از حیوان که انسان است بجز آن بعض باشد که انسان نیست و بنابراین سوضوع دو قضیه یکی نیست [تا متناقض باشند] و لکن هرگاه آن بعض را معین گردالیم [و همانطور که گفته شد برای آن نام معینی بگذاریم] و بدین ترتیب آزرا بصورت «ستغرفه» [و کلی] در آوریم چنانکه قیلا بیان شد [در این صورت نقیض خواهد داشت و او را نقیض خواهد بود شاید بتوان گفت که اصولا سبحث تناقض نیازی بدان دقتها و غور و بررسی هائی که مشائیان کرده اند ندارد و هرگاه این قاعده را که ما درباب تناقض بگفتیم] فرا گیری از بسیاری از بیهوده گوئیهای سشائیان بی نیاز خواهی شد.

۱- در نسخهٔ کربن: آن دو بحال خود در قضیتین است و در هرحال سنظور از دونقیض به از سلب کردن همان چیزی است که ایجاب کردیم که نتیضین بوجود سیآید.

۲- روشن است که ساب استفراق دو طرف دارد. سلب بعض ایجاب بعض مثلا وقتی که گوئیم چنین نیست که همهٔ حیوانها انسان باشند معنی آن این است که بعضی از حیوانها السان میباشند و بعض نمیباشند. البته این معنی در مبحث خود بعنی در آن هنگام که بحث از تضایائی انند «نیس کل» و «لیس لاشیشی» شدروشن گردید. قطب س ۸۸ ۳- در متن چاپ تهران معنی عبارت این است و از سلب استغراق در قضیهٔ سالبه آلچه لازم آید و متیقن است سلب بعض است با جواز سلب بعض دیگر. قطب ص ۸۸ آلچه لازم آید و متیقن است صلب بعض است که در این صورت همهٔ دج» و مثلا آن بعض را بنام دج» بخوانیم و بدیهی است که در این صورت همهٔ دج» در اعد بودو چون چنین شود قهراً اتحاد سوخوم پیدا میکند و تناقض متحقی میشود.

# ضابطهٔ پنجم در عکس[مستوی]

عکس قضیه عبارت از این است که موضوع بالکل محمول و محمول سوضوع قرار گیرد باحفظ کیفیت و بقاء صدق و کذب و البته تو خود میدانی که هرگاه بگوئی «کل انسان حیوان» ترا نرسد که گوئی «کل حیوان انسان» و همین طور کلیهٔ قضایائی که سوضوع آنها اخص از محمول آن می باشد! و البته این امر هست که لااقل [دراینگونه قضایا] بعضی از افراد موضوع حکم بافت سیشود که هم سوصوف میباشد بوصف «بهمان» که باید آن بعض میباشد بوصف «نهمان» که باید آن بعض را دج» قرض کرد و بنابراین هرگاه بعضی از افراد «فلان» «بهمان» باشد چه آنکه در واقع کل «فلان» هم «بهمان» باشد و یاحداقل بعض از آن " بس در این صورت بناچار باید بعضی از افرادی که موصوف به «بهمان» است سوصوف به «فلان» هم باشد جه آنکه در واقع کل آن باشد یا بعض آن "

زیرا در هرحال «جیم» سوصوف بهردو میباشد ۲

و هرگاه بگوئیم «بالضرورکل انسان هو سمکن ان یکون کاتبآ» پسعکس

۱- منظور ابن است که قضیه موجه اعم از آنکه کایه باشد و یاجزئیه مانند «بعض حیوان انسان» درعکس کلیت نتواندداشته باشدزیرا در کلیه سمکن است سعبول اعم ازموضوع باشد و بدیهی است که حمل خاص بر عام باعتبار تمام افراد عام سمکن نیست چون در مکس، موضوع محمول و محمول موضوع میشودوبنابراین اگربطور کل درست باشدلازم آید که خاص حمل برهمه افراد عام شود. قطب ص: ۹

۲- هم موموف بومن حیوان اند و هم موموف بومف انسان یعنی در قضیه «کل انسان حیوان» و بنابراین در قضایای موجبهٔ کلیه عکس موجبه جزئیه است.

٣- يعنى افرادى از حيوان انسان باشد و يا ازانسان ناطق باشد.

٤ مانند وكل انسان ناطع» و «كل تاطق انسان»

ه ـ مائند بعض حيوان انسان.

۱- یعنی همانطورکه در اصل است در محکس نیز همان طور باشد. کمه قدر متیهن ملاك است تا قاعده كلی باشد.

٧ يعتى به «الحرن» و «بهمان»

آن این میشود که «بالضرورة بعض ما یمکن ان یکون کاتبا فهو انسان» ا

و همین طور است جهات دیگر غیر از امکان [یّعنی وجوب و استناع که در عکس قضایا] عیناً با محمول سنتقل میشود؟

[مانند «بالضرورة بعض ما يجب ان يكون حيواناً» يا «بالضرورة بعض ما يحب ان يكون حيواناً» يا «بالضرورة بعض ما يحتنع ان يكون حجراً فهو انسان» وبدين ترتيب همهٔ قضايا ضروريه بتاته ميشوند و از غلط و اشتباء در امان خواهد بود. ]

و عکس قضیهٔ ضروریه موجبهٔ بتاته عیناً موجبه ضروریه بتاته میباشد با هر جهتی که باشد.

پس قضیهٔ محیطهٔ بتاته و هم قضیهٔ جزئیه بتاته را انعکاس بدین صورت خواهد بود که چیزی از افراد محمول موصوف به موضوع است بطور اهمال [وغیر معین] وهرگاه [درسالبه کایه] «بالضرورة لاشیئی من الانسان بحجر» درست باشد پس «لاشیئی من الحجر بانسان بالضرورة» نیز درست خواهد بود "

و الا اگر یافت شود چیزی از موضوعات یکی از آن دو [«انسان و حجر»] که عیناً موصوف بآن دگر باشد لازم آید که انحصار بر کذب یکی از آن دو واقع لشود [و آنچه در تعریف عکس گفته آمد: با «بقاء صدق و گذب» درست نباشد] و بلکه لازم آید که هردو [یمنی عکس واصل] کاذب باشند

۱- منظور این است که ضروریه میشود یعنی عکس سوچبهٔ ضروریه نیز ضروریه میشود و البته این بنابر عقیده شیخ اشراق است که هیچ نوع قضیهٔ غیر بتاتهٔ وجود ندارد نه به مذهب مشاثیان زیرا آنان گویند عکس آن ضروریه نمیشود قطب ص ۹۱.

٢ ـ عكس قضيه سننعه و واجبه عيناً مانند اصل است از لحاظ جهت.

۳ یعنی بطور بعض نامعین ، یعنی عکس آن جزئی است درستن چاپ کرین : اتعکاسی است براین بنی که چیزی از محمول موصوف به موضوع است بطور مهملهٔ جزئیه مثال متن مربوط به مالبه کلیه است .

٤- يمنى سالبة كلية خروريه عيناً منعكس ميشود.

ه ـ يعنى اگر عكس حالبة كليد نباشد و افرادى از انسان و حجر يافت شوند كمه بعد و مفحه بعد

و در قضیه ضروریهٔ بتاته اگر امکان جزء محمول آن باشد در این صورت اگر با محمول حرف سلب هم باشد عیناً منتقل به موضوع می شود [یعنی محمول با جهت امکان و حرف سلب یک جا در عکس آن ، موضوع شود و موضوع محمول قرار گیرد] مانند گفتارآنان که گویند «بالضرورة کل اتسان هو ممکن آلایکون کاتباً» او وبطوریکهٔ ملاحظه میشود] این قضیه ، قضیه بتاته موجبه است که عکس آن میشود «بالضرورة شیئی محایمکن آن لایکون کاتباً فهو انسان » و بسیاری از مشائیان ادر عکس قضایای ضروریهٔ موجبه] اشتباه کرده الد [وگفته اند که عکس آن ضروریه نمی باشد]

ودر مثل «لیس بعض الحیوان انسان» هرگاه آن بعض [مهمل و نامعین] را معین و مشخص کنی [و چنانکه مقرر داشتیم برای او نامی خاص بگذاری] و بصورت کلی در آوری منعکس میشود بآنچه که درجای خود گفتیم و یا اینکه حرف سلب را

بتيه از صنحه لبل

موصوف بیکدگر باشند ومثلابعضی از افراد انسان سنگ باشد و بالعکس سرا نجام لازم آبد که هردو یعنی اصل و عکس کاذب باشد.

یدین بیان که اگر عکس آنسالیهٔ کلیه نباشد یعنی عکس «بالضرورة لاشیئی سن الانسان بعجر» «لاشی عسن العجر بانسان بالضرورة» نباشد تقیض عکس باید درست باشد ببرهان خف و نقیض آن دلیس لاشیئی سن الانسان بحجر» میباشد که نتیجه آن این میشود که وبعض العجر انسان» زیرا قبلا بیان شد که سلب استفراق در نشیه سالیهٔ ایجاب بعض خوا هد بود و در این صورت خلاف فرض لازم آید زیرافرض این است که اصل درست است و باید عکس ثیر سادق باشد در حال که کاذب است و بلکه منتهی می شود که هم اصل و هم عکس کاذب باشد چه آنکه عکس این قضیه موجهٔ جزئیه میشود « بعض انسان حجر »وبنایر هردو کاذب است.

۱\_ زیرا قاعده در عکس این است که کل محمول موضوع شود. شرح قطب ص۹۳ ۲ ریرا حرف سلب جزء یحمول است و معدولة المحمول است.

٣- يعنى مالبة جزئيه.

و یعنی همانطورکه در عکس مالبهٔ کلیه گفتیم چون بنابر قاعدهٔ شیخ بصورت مالبهٔ کلیه در میآید پس تابع مکس آن میباشد.

جزء محمول قرار داده و بگوئی « بعض الحیوان هو غیر انسان » که در این صورت منعکس میشود به «بعض غیرالانسان حیوان» ا

و در غیر این حال [دو شرط یعنی هرگاه سالبه جزئیه بصورت کلی در نیاید و بصورت معدوله هم در نیاید] منعکس نخواهد شدا.

و بنابراین گفتار خود را که گوئی «لاشیئی من السریر علی الملک» نتوانی عکس کنی به «لاشیئی من العلک علی المریر» بدون آنکه کلیهٔ اجزاء محمول را نقل بموضوع نمائی [زیرا عکس آن باین صورت] که «لاشیئی من الملک علی السریر» باطل میباشد [و عکس درست آن این است] که «لاشیئی من علی الملک بسریر» بس ناچار باید کلمهٔ «علی» را با محمول نقل مکان کردزیرا[زیراین لفظ در این قضیه] از اجزاء محمول میباشد.

و ایراد عکوس و نقیض وسوالب و سهملات بعضیه برای اشعار[وآگاهی] وشناخت [قوانین سنطقی] استو نه برای اینکه [در ساحث بعدی] نیازی باینگونه قضایا و سائل باشد.

# ضابطهٔ ششم در آنچه متعلق به قیاس است و آن اینکه :

هرقیاسی نباید [سرکب]ازکمتر از دو قضیه باشدزیرا[در قیاسات] یا یکی از قضایای آن خود به تنهائی همهٔ نتیجه را عینا در بردارد که [ اینگونه تیاسات] شرطی میباشد و در [ هریک از دو فرض] وضع «مقدم» و رفع «تالی» [برای بدست آمدن نتیجهٔ مطلوب] نیاز به قضیهٔ دیگر میباشد [که همان مقدمه دیگر خواهد بود و بناچار دو مقدمه هدید میاید] اینگونه قیاسات استثنائی خواهد بود .

و بااینکه [یک قضیهٔ قیاس] مناسب با یک جزه مطلوب باشد [و یکی از دو جزه مطلوب را در برداشته باشد] ناچار باید [قضیهٔ دیگری باشد] که مناسب

۱ دراین صورت صریحاً سوجه جزئیه است و عکس آن سوجه جزئیه خواهد بود. ۲ - ریرا سالبهٔ جزئیه عکس ندارد.

با جزء دوم باشد [یعنی هارهٔ دوم نتیجه را در برداشته هاشد] و آن قضیه، مقدمهٔ دیگر قیاس خواهد بود [و بدین ترتیب دومقدمه بوجود سیآید] و اینگونه قیاس ها قیاس اقترانی خواهد بود وبدین نام خوانده میشود [زیرا هریک از دو جزء مطلوب مندرج در یکی از دو مقدمه میباشد]

[و همانطور که هرقیاس حداقل مرکب از دوقضیه است و کمتراز آن نتواند اشد] ، یک قیاس از بیش از دو قضیه مرکب نمی شود زیرا مطلوب را بیش از دو جزء نمی باشد [وهرگاه در قیاسات اقترائی] هریک از دو قضیه مناسب با یک جزء مطلوب باشد و [ یکی از دو جزء آنرا در برداشته باشد] مکن نیست که مقدمه سومی [و یا جزء سومی] بدان افزوده [وضیمه] شود [ وجایی برای پیوند قضیه سوم نمی باشد].

و در قیاسات شرطی [درنوع استنائی آن] تنها بآن مقدمه که استناء بدان انجام میگیرد قیاس کامل تحقق سی پذیرد و ۱ باقی نمی ماند مگر استثناء در استثنائیات و اکن [و بلکه] جایز است که قیاسات متعدد بسیاری باشند که همه [بیان کننده] و پایدار کنندهٔ دو مقدمهٔ یک قیاس باشند و [باید دانست که] اگر قضیهٔ جزء قیاس شود [جزء] مقدمهٔ آن قیاس نامیده میشود. و درقیاس اقترانی ناچارباید هردو مقدمهٔ آن در یک امر مشترك باشند که [آن امر مشترك را] حد وسط نامند و هر یک از موضوع و محمول آن دو مقدمه را حد نامند "

و [حداوسط که مشترك در هر دو مقدمه است ] بناچار باید یا محمول در یکی از آن دو مقدمه و موضوع در آن دگر باشد و یا موضوع در هردو و یامحمول

۱- بنابراین در عبارت شیخ که گوید «ان القیاس لایکون اقل من قضیتین» تساسح است و بهتر این بود که گفته میشد «القیاس در کب من قضیتین لااقل و لا اکثر».

۲. لکن آفتاب برآمده است پس روز سوجود سیاشد و لکن آفتاب برنیامده است پس روز سوجود نمیبا شدو لکن ....

٧- محكوم عليه مطلوب واحد اصغر وسحكوم به آنوا حد اكبر تامند.

در هرد [وازاین فروض خالی نباشد]ا

و بجز حد وسط، [یعنی دو طرف دیگر تیاس] را دو طرف نتیجه گویند

و لتیجه همیشه [پس از حذف حداوسط] از ترکیب دو طرف دیگر حاصل میشود و حداوسط [در نتیجه گیری] حذف میشود.

هرگاه حد متکرر یعنی حداوسط موضوع مقدمد اول و محمول مقدمهٔ دوم باشد عبارت از «سیاق» بعید خواهد بود که [ بسیار دور از ذهن است ] وقیاس بودن آن از لحاظ توجه به ذات خودش [اصلاً] در یافته نمی شود و بنابراین [ این شکل را از ضروب سنتجه بیرون کردیم و] حذف شد.

و «سیاق» تام [کاسل] از اقترائیات، همانسیاقی است که حداوسط محمول در مقدمهٔ دوم باشد؛

## و در اینجا دقیهٔ ایست اشراقی :

بدانکه فرق بین سلب آن گاه که قضیه موجیه [معدوله] باشد و بین سلب آنگاه که قاطع نسبت ایجابی [و سالبهٔ محصله] باشد این است که در قسم اول صحیح نیست که حمل برموضوع [محمول آن حمل برموضوع] معدوم شود زیرا در اثبات [قضیهٔ موجیه] از وجود موضوع ثابت، گریزی نیست [که ثبوت چیزی برچیزی فرع بر ثبوت مثبت له است] و محمول [اینگونه قضایا] باید حمل بر اسری ثابت شود. برخلاف قسم دوم زیرا محمول منفی را توان از موضوع منفی نفی کرد؟

۱- محمول در مغری و موضوع در کیری شکل اول است و عکس آن شکل چهارم است ، محمول در هردو شکل موم است ،

۲- یمنی شکل اول که میاق تام است مورد توجه است. و بنابراین شیخ میاق اتم همان شکل اول را میداندوشکل دوم وصوم را نیزشکل کاسل نمیداند، منظور ازمیان بعید شکل چهارم است. و بالا غره گوید: شکل چهارم که میای بعید نامیده میشوددر حقیقت قیاس بودش مورد تردید است.

٣- يعنى سالبه بالتقاء موضوع جامر أست ولكن موجبة بانتفاء موضوع جايز نيست.

لکن این فرق تنها در قضایای شخصیه است نه در قضایای معیطه و جملهٔ معصورات دیگر. زیرا هرگاه بگوئی«کل انسان هو غیر حجر» و یابگوئی«لاشیئی من الانسان بعجر» در هردو نوع قضیه [یعنی قضیه اول که موجبه معدوله است و قضیهٔ دوم که سالبهٔ معصله است] حکم بریک یک از افراد موصوف بانسانیت شده است و سلب تنها متعلق به «حجریت» است [نهایت آنکه موجبهٔ معدوله مشتمل بر دو عقد حمل است یکی حمل عنوان موضوع برآن و دیگر حمل معمول و لکن سالبهٔ بسیطه از عقد حمل معمول عاری است لکن معمول به حمل و صف عنوانی موصوف میباشد] و بنابراین ناچار باید همه افراد موصوف بانسانیت متحقق وموجود باشد [اعم از خارج یا در ذهن] تا درست باشد که موصوف به وصف عنوانی شود؟.

و چون [دوقضایای محصوره بینسالبهٔ بسیطه و موجبهٔ معدوله از اینجهت یعنی لزوم وجود موضوع] ارق برخاست بنابراین [در تمام قضایای محصورهٔ محیطه] باید حرف سلب را جزء موضوع یا محمول قرار دهیم تا آنکه باقی نداند برای ما مگر یک نوع قضیه و آن قضیه موجبه [محیطه] باشد [و این کار را برای این کنیم] که اشتباهی در نقل اجزاء قضیه در مقدمات قیاسها حاصل نشود [و اما اینکه چرا حرف سلب نیز یکی حرف سلب نیز یکی از اجرائی است که در قضیه مدف نمیکنیم] بدین جهت که حرف سلب نیز یکی

۱- خلاصهٔ کلام آنکه بنابرتول مشادیان بین سالبهٔ محصده و مرجبهٔ معدوله فرقی است و این فرق از لحاظ ثبوت و عدم ثبوت موضوع است زیرا در فضیهٔ سالبهٔ محصله ثبوت موضوع لازم نیست و اصولا وجود موضوع لازم لمی باشد چه آنکه ممکن است سالبهٔ بانتفاه موضوع باشد بهس گاه باشد که موضوع ثابت باشد و نبست مکسیه از آن سلب گردد و گاه باشد که اصولا موضوعی نباشد و شلا دربارهٔ شخصی که اصولا وجود خارجی ندارد میتوان گفت که و لابسیره بصورت معدوله

۲- یعنی موصوف بآنمانیت که وصف عنوانی است اعم از خارج یا ذهن پس در قضیه سالبهٔ بمیطه اگر موضوع در خارج نباشد ناچار باید در ذهن باشد لکن درشخصیات این وضع و حال ندی باشد. شرح قطب ص ۱۰۲.

سلب خود جزء تصدیق است [دراینگونه قضایا و اگر برداشته شود قضیه ناقص خواهد شد] و بنابراین [حرف سلب را] جزئی از قضیهٔ موجبه قرار میدهیم [یعنی بعنوان جزء موجبه ذکر میکنیم نه بطور مطلق بعنوان یکی از اجزاء قضیه ] چه آنکه پیش از این بدانستی که ایجاب امتناع ما را از ذکر سلب ضروری بی نیاز میگرداند.

و [نیز بدانستی که] سلب و ایجابقضیهٔ ممکنه یک سان میباشند[ موجبه آن منقلب به سالبه و سالبه آن منقلب به موجبه سیگردد]

۱- اگر ایراد شود که اکنون که میان تضیهٔ موجبه و سالبه درمذهب اشراق فرتی نیست چراا صولاحرف سلب راحذف نمی کنید و جزء محمول یا موضوع قرار میدهید جواب میدهد که اصولا این قوع از قضایا با همین اجزاء قضیه شده اند وموجبه یودن آنها هم موجبهٔ خاصی است که همهٔ اجزاء آن از جمله حرف سلب در آن مدخلیت دا رد.

٧- خلاصة كلام ا ينكه درقضية شخصية مثل «زيدلافرس» كه موجبة معدوله است و دزید لیس بفرس» که سالبه بسیطه است این فرق وجود دارد که در تضیهٔ اول وجود موضوع ضروری است و درقضیهٔ دوم ضروری لیست و سمکن است سالبه بانتفاء سوضوع باشد و لكن در قضاياتي سائند «كل انسان هو غير حجر» كه معدوله است و «لاشبتي س الانسان بحجره كه سالبه بسيطه است از لحاظلزوم وجود سوضوع تفاوتي نمي باشد زهرا در هردوقضيه در قست موضوع ، افراد انسان در هردو متصف بوصف عنوانی میباشند و لازمهٔ این اتصاف وجود آن افراد است خواه در خارج و خواه در ذهن بهر طریق وجود آنها لازم است نهایت در نوع سوجبهٔ معدوله یک اتصاف دیگری هست و آن اتصاف افراد انسانی اند به وصف حمل آن، یعنی محمول پس دراصل لزوم وجود موضوع تفاوتی بین آن دو لميهاشد و هردوا زاين جهت سوجيه! ند و چون چنين است پس بهتر است و بلکه لازم . است که قضایای سالبه را نیزبصورت سوجبهٔ معدوله در آوریم و این کار فوائدی دارد که از جمله مخبوطتر میشود در باب قیامات و از اشتباهات ممکن ما را مصون میدارد و اما اینکه چرا حذف نمیکنیم زیرا در هرحال حروف سلب وضع و حال و شکل خاصی به تضیه ميدهد و دراينگونه قضايا حروف سلب خود جزء تعبديق است و احكام تصديقي درآنها بدان سان و با همان اجزاء صادر شده است و باز دانستی که در قضیه «الالسان بجب ان يه تنع أن يكون حجراً» ما وا از قضية «ليس الانسان بالضرورة بعجره بي نياز ميكند يمني بقيدر صنحديمد

و سیاق اتم یعنی شکل نخمتین را یک صورت [و یک ضرب از ضروب] نتیجه دهنده بیش لمی باشد و آن [یک ضرب و یک صورت] این است که گفته شود «کل ج بهته » و «کلب آبته » که نتیجه میدهد «کل ج آبته » و [مطابق قواعد و اصول ما هرگاه مقدمه جزئی باشد ناچار باید] آنرا مستفرقه لمائیم چنانکه گذشت مانند این قیاس که گوئی «بعض الحیوان ناطق» و « کل ناطق ضاحک » که [ مطابق قاعدهٔ خود] آن بعض را با قطع نظر از ناطقیت نامی نهیم و اگر چه [در واقع و قاعدهٔ خود] آن بعض مهمل نامی گذاریم] و سئلا تام آنرا «د» بگذاریم و [بدین ترتیب] برای آن بعض مهمل نامی گذاریم] و سئلا تام آنرا «د» بگذاریم و [بدین ترتیب مقدمهٔ جزئیه تبدیل به کلیه میشود و در حصول این نتیجه] نیازی نداریم که بگوئیم «بعض الحیوان» تبدیل به کلیه میشود و در حصول این نتیجه] نیازی نداریم که بگوئیم «بعض الحیوان» آنرا با این مقدمه که «کل د ضاحگ» است ضمیمه نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان ضاحک»] زیرا « د » بنابر فرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان انسان» میباشد] و چگونه میتوان نام آنرا عیناً برآن

و [در اینجا یعنی در سهاق اتم و یا دو مقدمهٔ آن] هرگاه حرف سلبی باشد طبق قاعدهٔ که گذشت بصورت جزءطرفین قرارداده میشود و گفته میشود «کل

بقیه از صفحه قبل

معدولهٔ آن ما را از مالبهٔ بسیطهٔ آن بی نیاز میگرداند و نیز بدانستی که قضایای ممکنه را فرتی بین ایجاب و سلب آنها نمی باشد که موجبهٔ آن سالبه است و سالبه آن موجبه پس همهٔ قضایا موجبهٔ محیطه بتا ته می شوند. از شرح قطب ص ۱۰۳-۱۰۰ پس هرجائی که موجبهٔ معدوله اقتضای وجود موضوع کند در خارج مائند «کل السان هو غیر حجره سالبه نیز اقتضامی کند مائند «لاشیشی من الانسان به جبره

۱- چون همهٔ قضایا موجههٔ کلیه خروریه خوا هد شد بنابراین خروب شانزوده گاله که در شکل اول گفته شده است که بعضی منتج و بعضی غیر متج است خود به خود منتفی میشود و یک خرب بیش تر بالی نمی ماند.

۲۔ زیرا حمل شیکی برتفس خود شود.

انسان حیوان و کل حیوان فهو غیر حجر» که نتیجه میدهد «کل انسان هو غیر حجر» و بنابراین نیازی به تکثر ضروب و حذف بعضی [از آن ضروب و بقاء] و اعتبار بعضی دیگر نمی باشد.

و نيز چون حكم از مقدمه و طرف دوم [يعنى اكبر] بسوى مقدمه و طرف اول [يعنى اصغر بواسطه حداوسط]سرايت سيكند [حكم از اكبر باصغر متعدى و سنتقل ميشود و اين امر بسبب و سيانجى حداوسط انجام ميگيرد] بنابراين همه جهات در قضيهٔ ضروريه [بتاته در هردو مقدمه ويا در يكى از آن دو]جزء محمول قرار ميگيرد. تا بدين وسيله حكم با قيد اين جهت [از اكبر باصغر] متعدى شود. مانند «كل انسان بالضرورة هو ممكن الكتابة» و «كل ممكن الكتابة فهوبالضرورة واجب واجب الحيوانية او ممكن المشى »كهنتيجه ميدهد «كل انسان بالضرورة واجب الحيوانية او ممكن المشى »

و بنابراین نیازی به تطویل [و پرگوئی] در باب مختلطات نمیباشد ویلکه همان ضوابطاشراقی [که در باب قیاسات و محصورات و سلوب وغیره اشارت کردیم] کافی است و اقناع کننده است

۱- یعنی ضرورت باشد جهت یا امکان و یا وجوب....

۷- زیرا اصغر موضوع یکی از دو مقدمه است و اکبر موضوع مقدمهٔ دیگر، منظور شیخ بیان ضرب منتج این شکل است یعنی شکل دوم یعنی همانطور که شکل اول را یک ضرب منتج است و اصولابنابر قاعده و فروض ما بیش از یک ضرب لدارد همین طور شکل دوم نیز یک ضرب بیش ندارد و آن ضربی است که سر کب باشد از دو قضیهٔ محیطه و پدیهی است که در شکل دوم اصغر موضوع یکی از دو مقدمه است و اکبر موضوع مقدمتهٔ دیگر زیرا حداوسط محدول در هردو مقدمه است وبنابرا بین باید حداوسط که محدول است دریکی از آن دو مقدمه دیگر سلوب از موضوع خود باشد و در مقدمهٔ دیگر سلوب از موضوع خود باشد و در مقدمهٔ دیگر سلوب از موضوع خود باشد و در مقدمهٔ دیگر سلوب از موضوع خود باشد و در مقدمهٔ شکل دوم اند مختلف شوند و در هر حال تا آنکه دو مقدمه یا دو قضیهٔ که دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط منظور شیخ این است که محدول هر یک از دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط است نمیتوان برموضوع مقدمهٔ دیگر ثابت کرد در هر حال عبارت متن که گوید و هی اذا کانت قضیتان «سماسحه است، اصولا منظور شیخ این است که شرط انتاج شکل دوم بقاعدهٔ اشراق اختلاف مقدمتین است اعم از آنکه تباین کلی باشد و از تمام وجوه یا نه ونتیجهٔ اشراق اختلاف مقدمتین است اعم از آنکه تباین کلی باشد و از تمام وجوه یا نه ونتیجهٔ آنهم ضروریه بیاته است.

و اما دو سیاق دیگر [یعنی شکل دوم و سوم] از دنباله های این سیاق اند [یعنی شکل اول] واینجا قاعدهٔ ایست.

# قاعده اشراقیان در شکل دوم

و آن [قاعدة اشراتیان در باب شکل دوم] این است که هرگاه مقدستین [در سیاق دوم] عبارت از دو قضیهٔ محیطه مختلف الموضوعی باشد که اثبات محمول یکی بردیگر از همهٔ وجوه و یا از وجهی واحد محال بود [چنانکه در این فرض چنین خواهد بود مانند «کل انسان حیوان و لاشینی من الاله بحیوان که در کل وجوه است و یا «کل صاهل فرس و لاشینی دن الانسان بفرس»که در بعض وجوه است] در این صورت بطور یقین میدانیم :

که هرگاه یکی از آن دو [موضوع آن دو مقدمه] از چیزهائی بود که بتوان تصور کرد که داخل در تحت موضوع آن دگر باشد محال نخواهد بود که محمول آنهم حمل برآن موضوعی شود که موضوع آن داخل در تحت آن بود [در حال که محال است] . و بنابراین در این سیاق معنع است که مصادیتی یکی از آن دوموضوع متصف بدیگری شود ا

و هركدام كه دراينجا [دراين سياق] موضوع نتيجه قرارداده شود و هركدام محمول، بهرحال نتيجه ضرورية بتاته مى باشد و مانند بالضرورة لاشيئى سن الانسان باله» يا «لاشيئى سن الاله بانسان» و همين طور «لاشئى سن الصهال بانسان» ويا «لاشئى سن الانسان بصهال» و علت اين امر [واينكه نتيجه اين دو قضيه ضروريه بتاته است] يا ازجهت امتناع حمل محمول اين نتيجه خواهد بود [يعنى آنچه در اصل يكى از دو موضوع بوده است برموضوع خود كه عيناً همان موضوع آن دگر است] و يا ازجهت وجوب سلب نتيجه است [كهناشى از سلب يكى ازدوموضوع است از آن ديگر] د. "

۱- که حیوان بااله از تمام وجوه ساینت دارند. ۲- که فرس با انسان از تمام وجوه سانیت ندارند. قطب ص ۱۱۰ .

پس آنچه در دو مقدمه از جهات با سلوب وجود دارد باید جزء محمول قرار گیردمانند گفتار تو که گوئی «کل انسان بالضرورة سمکن الکتابة »و «کل مجربالضرورة سمتنع الکتابة » ا

که نتیجه میشود «الانسان بالضرورة ممتنع العجریة» و در این صورت [در این سیاق بخصوص] اتحاد محمول از تمام وجوه نیز شرط نیست و بلکه [شرکت و اتحادی که در محمول دو مقدمهٔ این سیاق معتبر است] درماوراء جهتی است که جزه محمول شده است [یعنی در سوای آن جهت باید متحد باشند] ۲

١-كه جهت امكان در اين آياس جزء محمول شده است.

۲. دراین جا سلب ضروری جزه محمول شده است که بدل آن استناع آمده است، بطوریکه میدانیم در شکل دوم حداوسط که مکرر است محمول درهر دو مقدمه است و موضوع نتیجه طبع قاعده اصفر و محمول آن اکبر میباشد بنابراین در مثال «کل انسان حیوان ولاشیشی سن الاله بحيوان» اكر حد وسط حدّف شود سيشود «لاشيشي سن الانسان باله» و در اين شكل بالاصالت ضرورت وجوددارد پس نتیجه، ضروری بتاته است ولکن اگر جهت ضرورت بالاصاله نباشد باید قانون اشراق را در دو مقدمه رعایت کنیم باینکه جهات و سلوب را درهر دو مقدمه جزء سحمول قرار دهيم تاباز هم نتيجه ضرورية بتاته شودأسشروط براينكه جهتي كه جزء محمول یکی از آن دو مقدمه میشود غیر از آن جهتی باشد که جزء محمول آن مقدمهٔ ديكرسيشود مانند «كلانسان بالضرورة محكن الكتابة» و«كل حجر بالضرورة ستنع الكتابة» و بدین ترتیب اختلاف حاصل میشود زیرا در طریقهٔ اشراق شرط انتاج شکل درم این است كه دو مقدمة آن مختلف باشدحال اين اختلاف باين باشد كه يكي موجية محصله باشد وديكرى سالبة بسيطه يا اينكه هردو موجبه باشند لكن محمول يكي از آن دو مقدسه مشتمل برسلب باشد ولو بطور عدولي و اما در جهت بناچار بایدآن جهتی که جزء محمول یکی از دو مقدمه شده است غیر از جهتی باشد که محمول آن د گر شده است و چون حرف سلب در یکی از آن دو جزء سحمول است نه آن دگر، جهتی که جزء یکی از آن دو است میر ارْ جهتی است که جزء آن د گراست و بنابراین لازم نیست که حد وسط کلا و باتمام اجزائش درهر دو مقدسه تکرارشود یعنی ممکن نیست و بلکه کانی است که وسطین در یک جزء مشترك باشند، و اما اينكه چرا نتيجه ابن شكل ضرورية بتاته است يا از جهت اين است که موضوعاً مختلفاند و محمول نتیجه که در اصل یکی از دو موضوع بوده است برموضوع خودش که عیناً و در اصل موضوع آن مقدمه بوده است سعتنع است حمل شود و یا ازجهت سلبی است که در نتیجه آید که آن سلب نتیجه هم ناشی از سلب یکی از دو مقدمه است و خلاصه از جهت تباینی است که داتاً بین موضوعات دو مقدمه قیاس وجود دارد. را و بنابراین [دراین سیاق جایز است] که دو جهت در دو مقدمهٔ قیاس ستفایر باشندا و مخرج [و بیان اثبات]آن از راه سیاق اول این است که [گفته شود]: این دو گفتار عبارت از دو قضیه ایست که آنچه برموضوع یکی از آن دو سکن است برموضوع آن دگر محال است و هردو قضیهٔ که آنچه برموضوع یکی از آن دوسکن بود برموضوع آن دگر محال باشد بناچار و بالضرورة موضوعات آن دو قضیه ستباین اند و تنیجه این میشود که «این دو گفتار دوقضیه میباشند که موضوع آنها بالضرورة متباین است ه [و مطلوب حاصل میشود] و همین طور است [که تفایر جهت دردو مشکن مقدمهٔ آن جایزاست] هرگاه دو قضیه بنا ته و محمول اصلی در یکی از آن دو سمکن النسبة ودر دیگری واجب النسبة باند [که لازم است که دو موضوع آن ستباین باسند] ترموضوع قضیهٔ دیگری که ممکن النسبة است برموضوع آن قضیهٔ دیگری که ممکن النسبة است برموضوع آن قضیهٔ دیگری معتنع بودو اسکانی که در آن قضیه است برموضوع آن قضیهٔ دیگر سعتنع است برموضوع آن قضیهٔ دیگر سعتنع است برموضوع آن قضیهٔ

۱- زیرا با وجودیکه از تمام وجوه هم سقترك در سحمو نباشند از تمام وجوه متحد نباشند وبصرف اشتراك فی الجمله نتیجه حاصل میشود پس لازم نیست که هردو سقدسه در حداوسط از تمام وجوه مشترك باشند مانند سمکن الکتابة و سمتنع الکتابة لکن مشائیان در این شکل اتحاد سعمول را شرط سیدانند همانطور که اختلاف در کیف را حتمی سیدانند و حال آنکه اشراقیان اختلاف در کیف را شرط حتمی نمی دانند که حتماً اختلاف در سالبه بسیطه و موجه محصله باشد .

۲- مانند اشتراك در معمول مذكور در مثال »كتابت» كه وراى جهتى است كه در قضيه اول «سمكن» است و در قضيه دوم «سمتنع»است

۲ و تفایر جهت در دو مندمهٔ آن ما را از اختلاف در کیف بی نیاز میکند .

<sup>1-</sup> چون شکل اول بدیهی الانتاج است این شکل را از راه آن ثابت میکند.

ه مانند «كل انسان بالضرورة سمكن الكتابة» و «كل حجر بالضرورة غيركاتب» و بديهي استكه مابين موضوعين ابن دو قضيه تباين است.

٦- و از این جهت است که صادق نیست که گفته شود «بالضرورة کل انسان کاتب»
 و یا «بالامکان کل حجر غیر کاتب» و چون موضوعات ستباین اند نتیجهٔ آن ضروریه بتاته
 است که «لاشیئی من الحجر بانسان بالضرورة» باشد.

و همين طور است [هرگاه قضيه بتاته باشد] و محمول بكى از دو مقدسه واجب النسبة و ديگرى سمتنع النسبة باشد كه بآن طريق كه گفتيم لازم است [سوضوعين آن دو ]متباين باشند.

و هرگاهدراین سیاق، قضیهٔ جرئیهٔ وجود داشته باشد بارعایت و [طبق قاعدهٔ] که سابقاً بگفتیم باید بصورت کلی درآبد و البته ساواجب نمیدانیم که در آحاد مقدمات علوم این روش را [یعنی قرار دادن جزئی را بصورت کلی و سالب را بصورت سوجب و غیر ضروری را ضروری] بکار ببریم و جریان دهیم بلکه [منظور ما این است که] هرگاه این قانون و ضابطه را در اینجا بدانیم لاجرم بهردو قضیه و یا مقدمهٔ که برخوریم [که مختلف الموضوع باشند بطوریکه تنوان محمول یکی را برسوضوع دیگر اثبات کرد اعم از موجه و یا سالبه ، کلیه و یا جزئیه، ضروریه و یا غیره] دیگر اثبات کرد اعم از موجه و یا سالبه ، کلیه و یا جزئیه، ضروریه و یا غیره] براساس این قانون در مییاییم و میدانیم که حال و وضع آن چنین است؟

و ما تطویل [ و پرگوئی] مشائیان را [در ضروب سنتخه و بیان انتاج و اختلاطات] برخداوندان آن وا میگذاریم.

و [نیز برای اثبات این سیاق] مخرج و بیان دیگری است از راه قیاس شرطی باین بیان که «اگر موضوع این دو مقدمه از چیزهائی بود که صحیح باشد دخول یکی از آن دو در آن دگر لازم آید که آنچه واجب است برجزئیات یکی از آن دو همان چیزی میباشد که روا است برجزئیات آن دگر و « دراین صورت بترتیب و طریق قیاس استثنائی عمل شده «نقیض تالی» استثناه میشود تا «نقیض مقدم» را لتیحدد هد

۱- مانند «كل السان بالضرورة ممكن الكتابة» و «كل حجر بالضرورة فهو معتنم الكتابة» كه نتيجه مى شود دالانسان بالضرورة معتنع الحجرية ، در نسخة كربن آمده است كه در اين شق هرگاه يكى واجب النسبة و يكى ديگرمعتنع النسبة باشد . . .

۲- یعنی در سیابیم که سحال است اثبات محمول یکی از آن دو را برموضوع آن دگر و موضوعین آنها متباین اند.

۳- باین صورت نقیض تالی استناء میشود که «واجب است برجزئیات یکی از آن دو آلجه سکن است برجزئیات دیگر» نتیجه میدهد «دو سرخوع این دو مقلمه از اسوری است که ستنع است دخول یکی از آن دو در آن دگر» یعنی متبائیان اند پس حاصل این شد که مقدمین شکل دوم همواره متباین اند.

# قاعده اشراقی در شکل سوم

قاعدهٔ اشراقیان در این شکل این است که: هرگاه چیز معینی ابیابیم که مثلا بمانند حداوسط در شکل سوم ستصف بدو محمول شده باشد در میابیم [ و میدانیم] که افرادی از یکی از دو محمول بالضرورة یعنی اصغر موصوف به محمول آن دگر است یعنی اکبر [بالضرورة و بهر طریق که باشد] و چنانکه از مثال «زید حیوان» و «زید انسان» در میابیم که چیزی [و افرادی] از «حیوان انسان» است و برعکس دانسه میشود که چیزی و افرادی از «انسان» نیز «حیوان است بهرطریق که باشد و این مثال در قضایای شاخصه است]. پس هرگاه این چیز معین [ یعنی حداوسط] معنی عام و کلی باشد باید [جزئیات را] بصورت کلی و مستغرقه کنیم [ تاهم صغری و هم کبری طبق قاعدهٔ ما محیطه شود]

مانند «کل انسانه حیوان و کل انسان ناطق» و بدین طریق این حصر ویژهٔ چیزمعینی میشود که سوصوف بدو امر است ولازم آید که بعضی از هریک، آن دگربود، و هرگاه [در این سیاق] بعضی از چیزی، سوصوف بیکی از دو محمول باشد [مانند «بهض الحیوان انسان»] و یا سوصوف بهردو محمول [ مانند «بعض الانسان کاتب بالفعل» و «بعض الانسان ضاحک بالفعل » که افرادی از انسان در عین اتصاف به کتابت بالفعل متصف به ضاحکیت بالفعل هم میباشد ] اگر [ طبق قاعدهٔ

۱- زیرا در این شکل حداوسط موضوع در هردو است.

۲- یعنی چه آنکه در مثل د زید حیوان» صغری و دزید انسان کبری باشد و یا بالعکس تیجه میدهد.

۳- یعنی بهرطریق که مقدستین آن تر کیب شود چنانکه در مثال بالا، نهایت درقضیهٔ اول «زیدحیوان» صغری و «زید انسان» کبری است نتیجه میدهد که «چیزی از انسان حیوان است» است و در دوم که معکوس اول است نتیجه میدهد که «چیزی از انسان حیوان است»

۱- یعنی پس از اینکه بصورت کلی و ستغرقه درآید یک چیز معینی که افراد مندرج در سوضوع باشد سوصوف بدو اسر میشود که حیوان و ناطق باشد در مثال شل گذشته نتیجه میدهد که «بعض حیوان ناطق» است و سطلوب همین است.

اشراق] آن بعض معین شود [و نامی برای آن گذارده شود] وبصورت مستغرقه و کلی در آید ، حال آن [در منحصر کردن چیزی معین موصوف بدو امر] مانند حال بعضیه شود و [در این هنگام] حرف سلب نیز جزء محمول میشود پس منتقل به نتیجهٔ مطلوب میشود ا

و [پس از اینکه حرف سلب جزء محمول قرار گرفت] «اوسط» در تمام سواضع در این شکل موصوف بدو طرف میشود بدون احتیاج به سالب ا

و هرگاه درهر دو مقدمه حرف سلب باشد و هردو [حرف سلب] جزء سحمول قرارگیرد باز هم به همان صورت معدوله منتج خواهد بود و صحیح است مانند گفتار تو «کل انسان هولافارس» که نتیجه موجبه میشود یعنی این نتیجه حاصل میشود که «بعضی از افراد موجوداتیکه موصوف بلاطا نریت اند موصوف بلافرسیت اند موصوف بالافرسیت اند موصوف بالاند موصوف بالافرسیت اند موصوف بالافرسیت اند موصوف بالافرسیت اند م

و هرگاه یکی یکی از دو مقدمه مستغرقه باشد [مانند «کل انسان حیوان »] و دیگری غیر مستغرق [مانند «بعض الانسان کاتب بالفعل»] درصورتی که طرفین در موضوع مشترك باشند کافی بوده وجایز است است. زیرا بعض خود داخل در کل است و [باین طریق] متیقن است که چیزی واحد موصوف بدو معمول میشود و در نتیجه لازم میاید که افرادی از یکی از دو محمول متصف بآن دگر شود [ و مطلوب حاصل گردد] و در این شکل لازم نیست که هریک از دو معمول متصف بدیگری شود او باکه آنچه لازم است این است که بعضی از افراد یکی از آن دو

۱- یعنی سلب منتخل به نتیجه میشود مائند « کل انسان حیوان و کل انسان فهو غیرالحجره که نتیجه میدهد «بعض الحیوان فهو غیر حجر»

۲- یعنی نیازی به اینکه سالبهٔ بسیطه باشد نیست وبلکه خودهمان نتیجه را سیدهد ۳- منظور این است که در این شکل حتماً کلیت کبری لازم نیست و بلکه تنها کلیت یکی از دو مقدمه کافی است.

ع سانند «کل جسم حیوان و کل حیوان ناطق » و باین ترتیب سلاحظه سیشود که همهٔ افراد جسم سوصوف بناطقیت و بالعکس نمی باشد و بلکه یک طرف که ناطقیت باشد موصوف به جسمیت میشود و درهر حال نتیجه در این شکل کلی نیست تا لازم باشد هردو متصف شوند. شرح قطب ص ۱۱۲

آن د گر بود مانند «بعض الجسم حهوان و بعض الحيوان ناطق»]

زیرا چه بساهر دو محمول و یا یکی از آن دو عامتر از موضوعی بود که حد اوسط طرف دیگر است ا

و بنابراین [همانطورکهگفته شد] لازم نیستکه هریک از آن دو منصف بدیگری شود و بلکه [آنچه لازماست آنستکه]افرادی از هریک از آن دوستصف بآن دگربود!

و هرگاه جهات و سلوب را در مقدمات [این سیاق] جزء محمول قرار دهیم چنانکه در شکل اول و دوم نیز گفته شد] از ضروب و اقسام دیگر و مختلطات یینیاز خواهیم بود<sup>۲</sup>

۱- مثال اول مانند «کل انسان جسم» و «کل انسان حیوان» و مثال دوم «کل انسان حیوان» و «کل انسان تاطی».

۷- که بعضی از موصوفات یکی از دو سعه ولش موصوف بان دگر است . خلاصهٔ سعن آنکه شرایط مثتع در شکل دوم طبق قاعده مشائیان این است که اولا باید مقدمتین آن از لعاظ کیف مختلف باشند یعنی یکی موجبه باشد و آن دگر سالبه ، و ثانیاً کبرای قیاس کلی باشد و در شکل سوم طبق قواعد آنان اولا باید صغرای قیاس موجبه باشد و ثانیاً یکی از دو مقدمهٔ آن کلی باشد یعنی حتماً باید یکی از آن دو کلی باشد و جایز است که هردو کلی باشند و لکن بنابر قاعدهٔ اشراقیان که اولا تمام جزئیات را به کلیات برمیگردانند و ثانیاً کلی باشند و لکن بنابر قاعدهٔ اشراقیان که اولا تمام جزئیات را به کلیات برمیگردانند و ثانیاً فضایای سالبهٔ رابموجبه تبدیل میکنند و ثانیاً تمام جهات رابه ضروریه برسگردانند قبراً این شرایط در گرگون میشود و بطور کلی در شکل دوم مطابق با قواعد اشراق اولا مقدمتین آن کلیداند و ثانیاً سلوب در مقدمات جزء تضایامیشوند و ثانیاً بصورت بناته و ضروریه در میآیند پس یک صورت و ضرب منتج بیش نخواهد داشت. و همین طور است در شکل سوم که جزئیات یک صورت و ضرب منتج بیش نخواهد داشت. و همین طور است در شکل سوم که جزئیات میگردد و سلوب جزء معمول میشود و در نتیجه اوسط موصوف به طرفین میگردد .

شیخ در سیاق دوم و سوم پس از بیان شروط و ضروب منتج، هریک از دو سیاق را از راه شکل اول که بدیهی الانتاج است با ترتیب صغری و کبری بیان کرده است.

۲- زیرا بازگشت همه آنهابه یک ضرب است که همان رجوع به موجبه کلیهٔ ضروریه
 است پس از اتسام و ضرورت منتجه و غیر منتجه و مختلطات بی نیاز میشویم.

و مدار [آن شکل] بریک اس خواهد بود و آن این است که بعضی از افراد یکی از مقدمات آن بطور یقین [یعنی حداوسط که موضوع درهر دو مقدمه است] متصف بود بدو اس [ که عبارت از اصغر و اکبر باشد] و مخرج و بیان این شکل از راه شکل اول این است که «این دو گفتار عبارت از دو قضیهٔ میباشند که در آنها دو اسری [و فردی] میباشد که متصف بهردو محمول میشوند و هردوقضیهٔ که در آلها افرادی باشد که متصف بهردو محمول شوند بس بعضی از موضوعات یکی از دو محمول آن دومتصف بآن دگر میشود بسیاری از تطویلات و درازگوئیها از ما برداشته میشود ب

# فصل در شرطیات

## [در اقترانیات شرطیه]

گاه قیاسات اقترانی از قضایای شرطیه نیز ترکیب میشوند [همانطورکه از حملیات]چنانکه [درقیاس اقترانی سرکب از شرطیات متصله] گوئی «هرآن گاه که آفتاب برآمده باشد ستارگان پنهان باشند» که نتیجه دهد «هرآنگاه که آفتاب برآمده باشد ستارگان پنهان باشند»

و شرایط و حدود [در قیاسات اقترانی که مرکب باشند از شرطیات متصله] مانند همان شرایطی است که [در قیاسات سرکب از حملیات] گفته شد.

وگاه باشد که قیاسی سرکب از شرطیه و حملیه شود و آنچه نزدیک [ به طبع و با آن سازگار بود] آن نوع شکلی است که شرکت بین مقدستین آن در تالی بود و قضیهٔ حملیه، کبرای قیاس بود . سانند «کلماکان [کل] ج ب فکل ه د و کل د آ» پس نتیجهٔ که حاصل سیشود «شرطیهٔ متصلهٔ خواهد بودکه مقدم آن عیناً مقدم صغرای قیاس و تالی آن نتیجهٔ تألیف تالی و حملیه است» مانندگفتار سا «کلماکان ج ب فکل ه آ»

۱- وآن چهار قدم است زیرا حملیه یا صغرای قیاس است و یا کبری و برهردوارض شرکت در حملیه و متصله یا در مقدم است یا در تالی و بدین ترتیب اشکال اربعه بوجود میآید. سپس به قدم چهارم اشاره کرده است و گفته است: آنچه با طبع آدمی سازگار است و قربیب به طبع است این شکل است که شرکت در آن دو قضیه، در تالی باشد و علاوه برآن، قضیهٔ حملیه، کبرای قیاس باشد و بطوریکه ملاحظه میشود قیاساتی که سرکب از قضایای منفصله و یا از متصله و تعالیه و یا از منفصله و متصله باشد رها کرده است، زیرا در شرطیات آنچه مورد توجه است و بکار برده میشود قیاسی است که در کب از حملی و متصله است.

## فصل درقباس خلف

قیاسی که در آن حقیقت مطلوب بسبب ابطال نقیض آن ثابت میشود قیاس بلف است. و آن از دو قیاس اقترانی و استثنائی ترکیب میابد، مائنداینکه گوئی رگاه «لاشیئی من ج ب» درست نباشد پس [لااقل] «بعض ج ب آ [که نقیض ست] درست خواهد بود و بنابراینکه «کل ج ب» حق باشد بنابر آنچه بگفتیم بیجه این میشود که اگر «لاشیئی من ج ب» درست نباشد لازم آید که «بعض ج آ» رست باشد" و اگر بخواهی میتوانی [این نتیجهٔ حاصل را که «بعض ج آ » است بی قاعدهٔ اشراق بصورت قضیه ] محیطه در آوری چنانکه بیان شد باین ترتیب که نقیض مطلوب را که تالی شرطیه است [بعض ج ب] بصورت قضیهٔ محیطه ر آوری آو نام آنرا «د» گذاری که شکل قیاس این میشود که هرگاه لاشئی من ج درست نباشد بس کل د ب درست باشد و از طرفی میدائیم که کل ب آ میباشد درست نباشد بس کل د ب درست باشد و از طرفی میدائیم که کل ب آ میباشد

۱- در این قیاس مطلوب را از راه ابطال لازم نتیض آن ثابت میکند و آن سر کب ز دو قیاس است که یکی از آن دو قیاس اقترائی است و دیگر استثنائی و در آن نشان داده یشود که هرگاه نتیجهٔ که از قیاس ماصل میشود باطل باشد بحکم استاع اجتماع وارتفاع نیضین پس بناچار باید نقیض آن درست باشد و سپس می نمایاند که بطلان نقیض مطلوب سری بدیهی است و در نتیجه باید خود مطلوب درست باشد و مشلا مطلوب از «کل انسان سوان ولاشیئی من الحیوان بحجره این است که «لاشیئی من الانسان بحجر» حال اگر گفته ود که این مطلوب و نتیجه درست نیست چون اجتماع و ارتفاع نقیضین محال است پسی اید نقیض مطلوب درست باشد و آن «کل انسان حجر» است و یا لاائل « بعض الانسان حجر» است و از طرفی بیدانیم که سنگ جزء جمادات است و در نتیجه لازم آید که انسان جر» است و از طرفی بیدانیم که سنگ جزء جمادات است و در نتیجه لازم آید که انسان جره جمادات باشد و کذب این امر بدیهی است پس همان مطلوب و عین آن درست می باشد

۲ حیچ انسانی سنگ نیست.

٣ يس لاأقل بعض انسانها سنگاند

٤- هركى جماد است. (جزئيه كلىميشود).

هـ يعنى لازم آبد بعض انسانها جماد باشد و اين بديهي الكذب است.

۲- یعنی برای آن بعض ناسین ناسی بگذاری و طبق قاعده سحیطه کنی

و بنابراین لنیجه میشود که اگر لاشینی من ج ب درست نباشد پس کل د آ درست است].

و [بعبارت دیگر پس از آنکه نقیض که تالی شرطیه است بصورت مصطه در آمد] نقیض تالی را که [لاشئی من جآ است] استناء کنی،در این صورت نتیجه نقیض مقدم میشود و آن اینکه «لاشئی من ج ب» کاذب نیست و بلکه صادق است پس در قیاس خلف بیان میشود که نتیجه محال نه از مقدمهٔ صادقه حاصل میشود و نه از ترتیب و شکل قیاس پس معین است که از ناحیهٔ نقیض مطلوب است ا

# ضابطه مفتم در مواد قیاسات برهانی

و آن اینکه :

در دانشهای حقیقی بجز برهان چیز دیگری بکار نیاید و آن [برهان] قیاسی بود سرکب از مقدمات یقینی و آنچه را بطور یقین از مقدمات اندر یابیم یا اولیات

۱- خلاصهٔ کلام اینکه در قیاس خلف سطلوب از راه بداهت کذب نتیض آن ثابت میشود و در تمام موارد بکار آید و گفته میشود هرگاه فلان مطلوب حاصل از قیاس درست نباشد ناچار باید نقیض آن درست باشد و لکن بالبداهه نقیض آن درست نبخواهد بودپس عین مطلوب و تیجهٔ حاصل درست میباشد و در مقابل قیاس خلف، قیاس محتقیم است و بهرصورت قیاس خلف تبدیل و منحل بدو قیاس میشود یکی اتترانی، دیگر استثنائی و در آن یعنی قیاس خلف تبدیل و منحل بدو قیاس میشود و مثلا از راه قیاسات و یا از راه بداهت و حس و حدس و غیره مطلوب و نتیجهٔ ماصل شده است که مثلا «لاشیئی منجب» باشدحال اگر مورد شکه و تردید قرار گیرد، گوئیم اگر این مطلوب درست نباشد لاالل « بعض ج ب» که نقیض آنست درست میباشد در حال که میدانیم که همه «ب آ» میباشد پس نتیجه طبی قاعدهٔ اشراق میتوان بعض را بصورت کل در آورد و نقیض مطلوب را که تالی شرطیه است یعنی «بعض ج ب» بمورت محیطه در آورد وسپس لقیض تالی را استفاء کرد و آن بغرض اول «لاشیثی من ج آ» آست و بفرض دوم « کل د آ» میباشد درصورتی که نام آن بعض را «د» بگذاریم و بصورت محیطه در آوریم و دراین صورت نیجه نقیض مقدم سیاشد بعض را «ده بگذاریم و بصورت محیطه در آوریم و دراین صورت نیجه نقیض مقدم سیاشد بعض را «ده بگذاریم و بصورت معیطه در آوریم و دراین صورت نیجه نقیض مقدم سیاشد و نقن است که «لاشیمن ج»وآن کاذب نیست و بلکه صارت نیجه نقیض مقدم سیاشد و نقان این است که «لاشیمن ج»وآن کاذب نیست و بلکه صارت نیجه نقیض مقدم سیاشد

بود و آنها آن نوع معاوماتی است که تصدیق [ وحصول] آنها موقوف به چیزی جز تصور حدود [و دو طرف قضیه] نباشد [اینگونه دانشها اگر چه از راه کسب باشد باز هم جزء اولیات محموب میشوند] زیرا پس از تصور حدود و اطراف و موضوع و محمول آنها کسی را نرسد که انکار کند.

[و تصور حدود و اطراف آن در حصول یقین کافی بودا]

مانند حکم تو باینکه «کل بزرگتر از جزء خوداست» و یا «چیزهائی که مساوی با یک امر میباشند همه بایکدگر مساویند» و بااینکه «سیاهی و سپیدی در یک محل جمع نمیشوند».

و یا [معلوماتی سیباشد] که ازراه مشاهدات بواسطهٔ قوای ظاهره و یا قوای باطنه حاصل میشود [یعنی آنچه بقوای ظاهره ویا باطنهٔ تودرآید] مانند «محسومات» مانند [علم تو باینکه] «آفتاب نور دهنده و روشن کننده است» و یا علم تو باینکه تو را شهوتی و غضب است

[باید بدانی که]مشاهدات تو برای غیرنو حجت نبودمادام که شعور و مشاعر او نیز بمانند مشاعر و شعور تو نباشد"]

و یا [آن معلومات] حاصل از مقدمات حدمی [و از نوع حدمیات] میباشد و حدمیاترا براماس قاعدهٔ اشراق اقسامی است و مجربات وآن عبارت از مشاهدات متکرره است که بسبب تکراره یقین آورد بدان سان که نفس انسان از اتفاقی بودن آن در امان باشد [و او را یقین شود که این اس نه برحسب اتفاق بود] . بمانند

۱۱ دو و در این مورت کسی را نرسد که انکار کند سگر عنادی خاص داشته باشد. قطب ص۱۱۸ این صورت کسی را نرسد که انکار کند سگر عنادی خاص داشته باشد. قطب ص۱۱۸ ۲ سفاهدات عبارت از چیزهائی است که عقل بواسطهٔ قوای ظاهره یا باطنه حکم سیکند و سائند دانش سا بذات خود و افعال خود که سدر کات نفوس سا است لکن باید دانست که آنچه مدرك بغیر حواس ظاهره است جزء وجدانیات دانسته اند. قطب ص۱۱۸ دانست که آنچه مدرك بغیر حواس ظاهره است جزء وجدانیات دانسته اند. قطب ص۱۱۸ مینائی نباشد لتواند دریابد که آنتاب روشن است و برای شخص کودن و کول نیز نبوان از راه مشاهدات اموری سفایه را ثابت کرد.

آنکه حکم کنی که «زدن با تازیانه رنج آور بود» و [باید دانست که] اینگونه احكام از راه استقراء حاصل نميشود [زيرا استقراء درتمام مواردافادهٔ يقين نمي كند] چه آنکه براستقراء عبارت حکم کلی است که از راه جزئیات [وبررسی موارد] بسهار بدست آمده باشد [ پس هرگاه حکم حاصل از استقراء چنین باشد که شامل تمام جزئیات شود استقراء تام خواهد بود سانند اینکه گوئی «حیوان ، نبات و جماد متحیزاند» پس «هرجسمی متحیز است» اینگونه احکام استقرائی مفید یقین است و هرگاه حکم حاصل از راه استقراء شامل تمام جزئیات نشود استقراء ناقص خواهد بود] و چون استفره بدین سعنی باشد [و عبارت از این اس بود] در میابیم که حکم ما براینکه « کل انسان اذا قطع رأمه لایعیشی» تنها حکمی است که از راه بررسی اوضاع و احوال جزئيات بسيار حاصل شده است نه بررسي همه جزئيات زيرا تمام جزئیات [موجود درجهان] را لتواندید [و بررسی کرد]، در استقراء هرگاه افراد و جزئیاتی که مورد بررسی قرار میگیرند و باستناد آنها حکمی کلی حاصل میشود از يك نوع باشند و متحدالنوع باشند. افاده يقين سيكند [واستقراء تام خوا هد بود] چنانکه در مثالهای یاد شده و هرگاه افراد بسررسی شده متحدالنوع نباشندگاه باشد که مفید یقین نبوند مانند حکم تو با ینکه «هرجانوری در هنگام خوردن فک زیرین را بجنباند، كه [بديهي است كه اين حكم] از راه استقراء [و بررسي افرادي] حاصل شده أست كه سورد [ديده و]سشاهده تو بوده است.

و حال آنکه روا باشد که حکم جانورانی را که ندیدهٔ باژگونه آنچه دیدهٔ بود مثلا بمانند تعساح می متواترات میز از جملهٔ حدسیات میباشد و آن

۱- خلاصهٔ کلام آنکه هرگاه حکم شامل تمام جزئیات شود استفراه تام است واگر شامل تمام جزئیات شود استفراه تام و ناقص درید و شامل تمام جزئیات نباشد غیر تآم است در اینجا یعنی دریاب استفراه تام و ناقص درید امر چنین مستفاد میشود که هرگاه تمام موارد بررسی شود استفراه تام است والا ناقص امر چنین مستفاد میشود که هرگاه تمام موارد بررسی شود استفراه تام است والا ناقص امر چنین مستفاد میشود که هرگاه تمام موارد بررسی شود استفراه تام است والا ناقص

عبارت از قضابائی است که انسان از جهت بسیاری گواهی گواهان [و کثرت آنان] بمرحلهٔ [از اذعان و اعتقاد] رسد که بطور یقین حکم کند و انسان را آرامش خاطر بخشد بطوریکه نفس وی را از تبانی [ گواهان بر کذب ] امان حاصل شود و [بدیهی است] آنچیز باید از امور ممکنه باشد و حاکم براین امر [مدار و ملاك کثرت و قنت گواهان] همان حصول یقین و عدم آن خواهد بود و بنابراین مارا نرسد که شمار گواهان را در تعداد معین منعصر کنیم . تزیرا بسا باشد که از [ راه گواهی] تعدادی بسیار کم از گواهان یقین حاصل شود و البته قرائن [و نشانه ها] را در صحت وسقم مورد گواهی در همهٔ این امور مدخلیت تامی است [ زیرا همین قرائن و نشانه ها است] که هرگاه مقرون بگواهی گواهان شود انسان را حدمی خاصل میشود .

و [باید دانست که] حدسیات تو برای غیر تو حجت نخواهد بود مادام که همان حدسیات با خصوصیات آن که برای تو حاصل شده است برای آن دگرحاصل نگردد .

وليه از مفحه قبل

لكن شيخ براى رفع اين تو هم گفته است كه منظور از استقراء تام درموردى است كه هده بحيارى از أمور متحدالنوع بررسى شوند و بديهى است كه اگر امور بررسى شده متحدالنوع باشند حكم قطمى صادر ميشود و اگرمتحدالنوع ئباشند بناچار حكم ظنى است و استقراء ناقص است .

۱- یعنی خابظهٔ کثرت و عدم کثرت گواهان مصول یقین و عدم آن سیاشد و حدی معین وجود ندارد،در باپ خبر ستواتر در ساحث اصولی بحث شده است که بعضی از اصولیان حد نصابی معین کردهاندلکن تول مشهور این است که ضابطهٔ آن همان حصول اطمینان و یقین میباشد.

۲۔ زیراگاہ باشد که بواسطهٔ تعداد کمی یقین حاصل شود وگاہ باشد که یا وجود بسیاری گوا هان یقین حاصل نشود .

و اغلب اوقات و هم آدمی به چیزی حکمی کند، درحالی که نادرست بود 

[پس مقدمات ومواد قضایائی که کلا یابعضاً مفید یقین نمی باشند عبارت استاز: 
و همیات و آن عبارت از قضایائی بود که وهم انسان در بسیاری از موارد احکامی 
که در محسوسات جریان دارد و درست است در اسور نامحسوسه جریان میدهدوهمان 
حکمی که درمحسوسات می کند درمعقولات نیزمی کندوبدیهی است که این امرنادرست 
بود] امائند آنکه وجود نفس خود و یاعقل رامنکر شودو یا سنکر وجود موجودی شود 
که در جهت و مکان نبود ا

وگاه باشد که عقل رادر [ ترتیب] مقدماتی که نتیجه دهندهٔ نقیض حکم [و هم] است کمک می کند وهنگامیکه به نتیجه [لازم] رسید از آنچه خود نسلیم آن شده است[و قبول کرده است] بازگردد [و سرباز زند] <sup>۱</sup>

و بطور کلی هر امری [و حکمی] و همی که مخالف [با متقضای] عقل است باطل است و عقل هیچگاه حکمی که مخالف با امقتضای حکم عقلی دیگر باشد نمی کند [برخلاف و هم که احکامی سناقض و مخالف با احکام عقل و خود صادر میکند].

۱- و بنابراین اینگونه قضا و تها در اثبات سسائل علمی بکار نرود زیرا بیان شدکه آنچه در دانش ها و علوم بکار آید سسائل و مقدمات بر هانی است.

۲- چون آنچه در امور محسوسه دیده است همه داری مکان و جهت است و قابل اشارهٔ حسیه، وحس موجودی که در مکان و جهت نباشد ادراك امیکند بنابراین و هم عین آنچه مربوط به محموسات است در معةولات جربان میدهد، مانند لفس ، خرد و موجود لالی جهت، از قطب ص ۱۲۶

۳ بعنی وهم با عقل در ترتیب مقدمات ساعدت وهمراهی میکنند، همان مقدماتی که منتهی به نتیجهٔ مناقض با حکم وهم میشود و هنگامی که مقدمات سرتب شد از همان مقدماتی که خود تسلیم آنها شده است باز میگردد و منکر آن میشود.

این مقدمه را هم که هرآموجود دهنی در چهت و مکان نیمت قبول میکند لکن نتیجهٔ این مقدمه را هم که هرآموجود دهنی در چهت و مکان نیمت قبول میکند لکن نتیجهٔ این مقدمات راکه بعضی از موجودات در جهان همتند که در جهت و مکان نمیباشند نمیهذیرد.

ه مشهورات مشهورات [ عبارت ازقضایائی است که عقل با توجه باعتراف سردم بدان از نظر سملحت عامه یا رقت و حمیت و یا حالات انقمالی و یا عادات و شرایع و آداب وجز آنها حکم بآنها میکند]نیز [مانند و همیات] گاه فطری نمی باشند [ و گاه فطری می باشند] از جمله [مشهورات غیر فطری] آنهائی است که بوسیله حجت و برهان روشن میشوند مانند حکم ما باینکه «نادانی زشت است».

و بعضی [ازمشهورات متداوله اصولا باطل و] نا درست بود [چنانکه گویند برادرت را یاری کن اگرچه ستمگر بود] وگاه بود که پارهٔ از اولیات [ بدان جهت که سردمان بدان اعتراف کنند] نیزجزه سشهورات بود. ا

۹- مقبولات بعضی ازقضایا ،آن گونه قضایائی بود که از شخصی که مورد حسن گمان است پذیرفته میشود [ خواه از جهت سزیت خرد وی بود ویا ازجهت امری آسمانی که اینگونه قضایا که مقبولات باشد از کسی پذیرفته میشود که حسن گمان خاص باو باشد]

ب مخیلات بعضی ازقضا یا عبارت از آن گونه قضا یا نی بود که برگزیده میشونه نه بواسطهٔ [اعتقاد و] تصدیق بآنها و بلکه بواسطهٔ قبض و بسطی که از آنها [در نفس آدسی] حاصل میشود این گونه قضا یا مخیلات نامیده شده اند مانند حکم تو باینکه «عسل تلخ است و تهوع آوراست»

٨- مشبهات لهارة از قضايا آنگونه قضايائي است كه مزوروبشبهه انداز نده اندو

۱ بیان شد که سلاك مشهور بودن اعتراف همهٔ سردم است و بنابراین اگر مقدمات در قضایای اولیه هم طوری باشد که سورد اعتراف سردم بود از مشهورات محسوب میشود مانند والضدان لایجتمعان که هم از اولیاتند و هم از مشهورات.

۲- در متن مؤثر . . . تأثیر میکند نه تأثیر تصدیقی اظاهراین است که یوثر یعنی ارگزیده شده و پذیرفته میشود درست است .

۳- بدیهی است که این حکم درست نمی باشد لکن حالت انفعالی خاصی که در وضع مخصوص برای آدمی حاصل میشود و نفرتی که درستل از عسل در آن حال حاصل میشود موجباین حکم میشود.

انسان را در مظان اموری [رایج و واجب القبول] به شبهت اندازد ا و ما بزودی [در باب مغالطه] آنچه لازم است [در این مورد بکوئیم] بکوییم

پس [نتیجه آنکه بطور کلی باید گفت] در برهانهای [علمی] بجزقضایای یقینی بکار برده نمی شود خواه [آن بقینیات] فطریات باشد و یا قیاسات صحیحی باشد که مبتنی برفطریات بود. [که بالاخره مفید یقین است و اساس فطری دارد] ا

## فصل در تمثیل

تمثیل [عبارت از اثبات حکمی بود در جزئی از جهت ثبوت آن در جزئی دیگر بمناسبت وجه مشترك بین آنها] حکمی است که سفید یقین نبود

و آن اسری است که در آن ادعا میشود که حکمی شامل دو اسر [جزئی] است بنابراین [ بدان جهت] که آن دو اسر مشجول یک معنی مشترك اند و خداوندان جدل این نوع قیاس را بدو راه بیان میکنند : یکی آنکه آن معنی شامل و و واحدی که شامل هردو بوده و هردو اسر جزئی در آن مشتر کند] درهر کجاباشد و [یافت شود] مقرون بآن حکم خواهد بود و [آن حکم محقق میباشد] وبالعکس [هر کجا آن معنی شامل منتفی است حکم منتفی خواهد بود] و بنابراین [ وجود آ و عدماً متلازم و] متقارناند در محل واحد و [محل نزاع] و هنگامیکه از خود آنان ازچرائی و علت عدم جواز انفکاكآن دو [اسر] در محلی که این معنی معهود نبوده و بررسی نشده است [ وجه مشترك ] خواسته شود در حیز انقطاع و [بی اطلاعی] بوندو آباسخی نتوانند بدهند]".

۱- در سن چاپ کربن «باسر انزوج بالنزویره آمده است درسن چاپ تهران با شرح قطب وباسر مرج بالنزویر» آمده است و سا این را ترجیح دادیم.

٧- مقدمات غیریقینی آنچه از وهیات و مشبهات باشد منالطه و مفسطه است وآنچه سرکب از مشهورات و معلمات باشد جدل است و آنچه سرکب از مقبولات و مظنونات است خطایه است و آنچه مرکب از مخیلات است شعر است. قطب ١٢٦

۳۔ خلاصه اینکه تیاس تعثیل بیکی از دو راه ترتیب داده سیشود و سورد استناد بتیه در صفحه بعد

طریق دیگر اینکه : کلیهٔ اوصافی [وصفاتی] که در مورد مسلمالحکم و [
آنچه بنام] اصل و شاهده نامیدهاند [یافت شود] بر می شمارند [ و یک یک را
بررسی میکنند تا بملت حکم برخورند و مهس آن وصفی که علت حکم دانندهرگاه
در موردی دیگر باشد همان حکم را در آن جریان میدهند] و بدیهی است که در
این روش نیز این احتمال از آنان برداشته نمیشود که ممکن است وصفی وجود
داشته باشد که آنان از آن غفلت کرده باشند [ و از آن بی اطلاع باشند] و مناط
حکم هم همان باشد.

### بقيه از صفحه قبل

واقع مرشود یکی از راه طردوعکس است با ینکه کفته شود «هركجا اسكار وجود داشته باشد حرست هم هست» البته اين حكم باتوجه بمقدمة خفی ذهنی است که جربان آن از راه تشبیه است مثلا ما سل آن این میشود که «نبیندحرام است چون خمر حرام است و علت حرمت، اسکار است و آن در لبیند نیز وجود دارد » پس مشبه و مشبه به و جامعي وجود دارد و تاچار هر كجا آنجامع وجود داشته راشد حكم جريان بيدا ميكند و مثلا در اين مثال خمر اصل است و نبينذ فرع است و معنى جامع و مشترك اسکار است که علت حکم است و حکم بنحو تلازم وجودی و عدمی است و روشن است که در این راه ایراداتی هست مثلا لازم سیآید که جامع یعنی اسکار علت حکم باشد و حکم حرمت علت جامع باشد زيرا از حكم بحرمت جامع بست ميآيد و ازجام هم علت حكم حرمت، ابراد دیگر آنکه قبول دا ربم که سعنی جامع در سواردی که برخورد کرده ایم مقترن یاین حکم بوده است ولکن در جاها و مواردی که برتخورده ایم چه ۹ و اگر از علت عدم جو ازانفکاك آن دو در مواردی که برخورد اشده است و ثابت نگردیده است مؤال شوداین شخص چهجواب سيدهد ؟ بناچار بايد گفت بي اطلاع است وچون نمي تواندعدم جواز انفكاك آنرا توجیه کندوختی اگردریک سوردجایز باشد انفکاله، ناچار تلازم وجودی و عدسی وجود نخوا هد داشت. یعنی اگر در یک سورد جایز باشد انفکاك آن دو و آن فرضاً همان موردی است که به جامع و علت حکم برخورد نشده است پس تلازم کلی وجودی و عدسی سنتفی میشود و علاوه در این روش نه جامع و نه حکم وقه مشبه و نهمشبه به هیچکدام علت تامه نمی باشند و اگر هم جزء علت باشند از کجا که جزئی دیگر وجود نداشته بلشد که سا از آن ناآگاه باشهم. قطب ص ۱۲۷ وچه بسا ممکن است حکمی متعلق [و وابسته] بامری باشد که پس از مدتی دراز از وجود آن آگاهی حاصل شود، درهرحال [دراین راه و روش استدلال پس از بررسی ویر شمردن و جستجو کردن از اوصاف] ثابت سیکنند که بجز آن وصفی که موجود در اصل است و مدار حکم و سلاك آن میباشد [ وصف دیگری که علت حکم باشد وجود ندارد و] اوصاف دیگر صالح و سازگار و مقتضی آن حکم نمی باشد [و صلاحیت علیت حکم را ندارند] چه آن که عین آن اوصاف در موارد دیگر وجود دارد و آن حکم وجود ندارد و ثابت سیکنند که آن وصف خاص که حکم بآن نسبت داده شده است خود مستقلا علت است و نه اوصاف دیگرا زیرا همین وصف در موردی دیگر [مشابه] علت و مقتضی اینگونه حکم است.

[این مطلب بجایخودست] لکن در این روش استدلال علاوه برآنچه گذشت ایراد دیگری هست و آن اینکه از صحت این اسر الغاء [ و طرد کردن] کلیهٔ

۱- خلاصه کلام آنکه ، در این روش ، استدلال کننه ، ارصاف ادری که در آن حکم خاص میباشد یک بر سیشمارد یعنی تمام اوصاف اسری که «اصل» یا «شاهد» لاسیده میشود بر میشمارد و با مواردی دیگر که عین این اوصاف در آنها همت مقایمه میکند مثلا اگر در امری کهمورد نظراست و اصل با شاهدنامیده میشود ده صفت وجودداشته باشد حه اسری دیگر مورد توجه قرار میگیرد که هربک یکی ازاین اوصاف را داشته باشد و يررسي سيشود كه آيا سابين فلان صفت وحكم خاص تفاوتي هست يا نه وسلاحظه سيكند که سنفی است و مایین آن وصف و حکم تخلف وجود دارد نه تقارن و مازگاری تاآلیمه سىمانديك وصف باشد كهدر هيج كجا وجود ندارد ازابن جا بىسى بردكه حكم سربوط باين وصف است مثلا علت حدوث خانة را بررسي سيكند وسيكويد : اوصاف خانه يا تأليف است یا اسکان است یا جوهریت است یاجسمیت است سیسی علیت یک یک را سنفی میکندبدان جهت که یک یک آنها در موارد دیگری وجود دارند و مقتضی حکم نمی باشند و بلکه از حكم تخلف دارند وسئلا كويدكه علت حدوث خانه اسكان نمي باشد و الا لازم آيد..... ...... و جوهريت و جسميت هم نتواند باشد و الاهرجسمي و جوهرى بايدخانه ينشديس آنچه حكمهاو نسبت دآده شده است همان تأليف است. پس تنها تأليف و تركيب خاص است که علت حدوث خانه شده است نه اوصاف دیگر زیرا در سورد دیگر نیز تألیف مقارن با حدوث خانه است

[و بنابراین باید تمامسراتب اعداد اوصاف را برشمرد و بررسی کرد ومدخلیت آنها را در علیت حکم نفی کرد و البته این کار دشوار خواهد بود] و لیز این احتمال هست که آنچه را که از اوصاف [سبب حکم سیدانند]

۱- زیرا هرمرتبهٔ را خصوصیتی است که در یک یک لمی باشد مثلا دو وصف را خصوصاتی است که یک وصف و مد وصف را نمی باشد ،

در اینجا شیخ پس از تقریر این روش ایرادات و احتمالاتی که هست بر شمرده است بدین قرار: ۱- سکن است اوصائی و خصوصیتی باشد که مدار و ملاك حکم آن امر باشد و اکنون بر ما پوشیده باشد ۲- سکن است این وصف در این مورد و با توجه به تشخص و تعیین این مورد علت حکم باشد ۳- سکن است مجموع اوصاف علت حکم باشد که بطور قطع شامل وصفی که علت است میباشند ۱- سکن است دو بدو باشند و یا سه به مدر تبه از مرالب تمداد وصاف آن و باید دانست که چون این روش مبتنی بردوران بین نفی و اثبات نیست روش نامطمئن است. رجوع شود به شرح قطب ص ۱۲۸

معین کردهاند [کهسبب حکم است] منقسم بدو قسم گردد و حکم ملازم نبود مگر با یکی ازآن دو اوبااین احتمال [سمکن است] که آن وصف [ویاقسمی از وصف خاص که ملازم با حکم است] در محل نزاع یافت نشود [ بنابراین حکم در آن موضع ثابت نمیشود] و این احتمال [وایراد] نزدیک به همان ایرادی است که قبلا گفته شد که ممکن است [وصفی از اوصاف باشد] که از وجود آن غقلت شده باشد و ملاك [ وعلت حکم] همان باشد؟

وادعای استقلال وصفی که در موضع دیگر معین کرده اند [که گفته اند وصف معین در مورد دیگر مشابه نیز خود مستقلا علت همین حکم است] آنها را سودمند نبود [در اثبات ادعایشان] زیرا جایز است که این وصف [معین که سشخص کرده اند] جزء یکی از دو علت باشد [جزء انعلة باشد] که بهر کدام افزوده شود مقتضی آن حکم بود [وعلت تامهٔ آن حکم شود]" و جایز است که حکم عامی را اسبایی بسیار بود چنالکه بعدها بگوییم [چنانکه حرکت ، آتش و شعاع و مجاورت جسم گرم، همه علل حرارت اند] و بنابراین سمکن است در این مورد [خاص یا آن وصف سشخص و معین] صفت دیگری باشد که همه بالاجماع مقتضی آن حکم [خاص] باشند و بنابراین [مجدد]] سخن بدین امر بازگردد که [که در صورد امر دوم] اوصاف برشمرده شود و [بررسی گردد تا سوای وصف معین از درجه اعتبار ماقط گردد] هرگاه در موضع دوم نیز ملتزم به برشمردن آنها شوند [اگر باین امر ساقط گردد] گوئیم که آنان جواز نیز التزام حاصل کنند که علیت سورد دوم هم مشخص شود] گوئیم که آنان جواز

۱ و شلا در مثال بالا تألیف بردو قسم است ؛ الیری و عنصری و بطور قطع علت حدوث خاله تألیف عنصری است نه الیری. قطب ص ۱۲۹

۲- از این جهت که در اینجا هم گویندسکن است آن وصف که علت حکم دالسته شده است دو قسم باشد و نوع خاص آن علت حکم باشد و آن نوع خاص در سحل نزاع وجود نداشته باشد و یا وجود داشته باشد و ما ناآگاه باشیم و اگر وصفی یا حالت مخصوص علت حکم باشد لازم نیست که بنجو هام هم علت حکم باشد.

۳ و سنکن است دو علت ناقصه باشند که این وصف حمین بطور لاعلی التعین اگر بهریک از آن دو افزوده شود علیت تامه بابد و در آن مورد خاص علت حکم شود .

تعلیل حکم عام را در موارد متعدد [به علل متعدد] منکرند [وروا نمی دالندد که حکمی عام در موارد متعدد مستند بعلل متعدد باشد]

و برای اثبات این امر خود حجت و برهان آورده اند که حاصل حجت وبرهان آنها بازگشت به قیاس تعثیل می کند و باین ترتیب از راه قیاس تعثیل مسائلی را ثابت میکند که تعثیل خود مبتنی برهمان مسائل است ا

و نیز هرگاه جایز دانند که برای حکم واحدهام علل متعدد باشد [چنانکه یهان شد] قاعدهٔ آناندراین امر که [گویند] آنچه در «اصل» و یا «شاهد » علت حکم است هماننیزدر فرع و امر غایب علت میباشد درست نخواهدبود وهمین طور در باب شرط[که گویند همانامری که در «اصل» و یا «شاهد» شرط حکم است در فرع و فرد غایب نیز شرط حکم میباشد]

زیرا [چنانکه بیان شد] جایز است که برای امری عام و یا مشخص علل و شروط [متعددی] باشد برسبیل بدل [اما در باب امر عام که گذشت و در باب امر مشخص که مستند به علل متعدد باشد بعداً سخن خواهیم گفت]

و از جمله قواعد آنان این است که [ گویند] آنچه دلالت میکند بر وجود اسری در هشاهد» همان اسر دلالت میکند بروجود مثل همان در هفایب».

در پاسخ [این گفتار] گفته میشو: اگر منظور شما از این دلالت ، دلالت

۱- باین طریق که گویند و هرگاه برای حکم واحد عام علل متعدد باشد لازم آید که برای متحرکیت بجز حرکت علت دیگری باشد همچنانکه حرارت راست. یعنی به تیاس به حرارت که دارای علل متعدد است و چون متحرکیت را بجز حرکت علت دیگری نیست بسی برای حکم واحد عام نمی تواند علل متعدد باشد . قطب ص ۱۳۰

٧- زيرا بيان عدم جواز استناد حكم عام بعلل متعدد خود از راه مشابهات وبالاخره تعيل ميباشد و البته بايد دالمت كه قياس تعيل خلاف اين را ثابت كرده است زيرا ما سيدانيم كه حرارت مستند به علل بسيار است جنانكه بيان شد.

- یعنی مثال آن گذشت که گفته شد حرارت را علل متعد است در باب امر مشخصی و خاص نیز بمدا گفته خواهد شد.

لذاته [آن وصف است] برحكم عام [لازم آيد] كه نسبت آن بآنچه هم در غايب است و هم در شاهدا مساوى باشد وبنابراين ديگر نيازى [به ترتيب قياس] تمثيل نخواهد بودا و اگر خصوصيت اصل و شاهد را مدخليتى در ثبوت حكم و عليت آن و يا در دلالت آن [وصف برعايت حكم] باشد در اين صورت همان بحث گذشته در باب اعتبار و دخالت آن خصوصيت در عليت تكرار خواهد شدا

# فصل در انقسام برهان بهبرهان «ان » و بدهان «لم»

حداوسط [در دو مقدمهٔ قیاس] گاهی علت نسبت طرفین است در ذهن یا در خارج [یعنی علت تصدیق عقل خواهد بود به انتساب اکبر باصغر اثباتاً و یا نفیاً] برهانی که مشتمل براین حداوسط بود برهان «لم» گویند؛

وگاهی [اوسط تنها] در ذهن علت نسبت طرفین است یعنی تنها در ذهن علت تصدیق عقل است به نسبت طرفین [نه علت تصدیق و وجود هردو]اینگونه

۱- یعنی هم در اصل و هم در فرع .

۲- اعتراض بر اصل موضوع است نه برتیب قیاس تمثیل، منظور این است که اگر آن انداژه روشن و آشکار باشد که وصف موجود در شاهد بالذات علیت حکم را افاده کند هم در شاهد و هم در غایب، دیگر نیازی به تکلف تیاس تمثیل تخواهد بود.

۳- و مثلاگفته میشود به این فرض که خصوصیت شاهد را مدخلیتی باشد در اثبات و علیت حکم، لازم نیست که خصوصیت ممان حکم باشد زیرا ممکن است که خصوصیت اصل را درآن مدخل باشد.

<sup>4-</sup> منظور ابن است که حداوسط علیت ثبوت و یا نفی حکم را افادسی کند یمنی آن حکمی که از حمل اکبر بر اصغر استفاده میشودسانند «ابن چوب باتش برخورد کر ده است و هرچیزی که باتش رسد و برخورد می سوزد پس این چوب می سوزد» که برخورد آتش علت ثبوت سوختن باشد هم در ذهن و هم در خارج یعنی حکم ذهن هم همین باشد و در خارج و نفس الاسر هم همین باشد و البته در برهان «لم» شرط این است که اوسط علت وجود اکبر در اصغر باشد نه اینکه علت اکبر باشد مشلا اگرگفته شود « کل انسان حیوان و کل حیوان جسم» حیوان علت وجود جسم در خارج نمی باشد و بلکه سعلول وجود راست لکن علت ثبوت اکبر است در اصغر، قطب ص ۱۳۰

برهانها را برهان «ان » گویند زیرا تنها بربیان «انیت» حکم اکتفاء و دلالت میکند [یعنی تنها برثبوت آن دلالت دارد] نه بر «لمیت» آن فی نفسه.

وگاه باشد که [اینگوله] اوسطها [که دلالت بر « انیت » حکم میکند] در خارج معلول نسبت اکبربه اصغر است بجز اینکه »اوسط» [ازآن نسبت] بنزد ما روشن تر است [و از این جهت جایز است که از این اوسط بروجود آن نسبت نفس الامری استدلال شود نه برعکس زیرا نسبت نفس الامری مخفی تر از اوسط است] چنانکه گوئی «این چوب محترق است و هرچیزی که محترق باشد آتش بآن رسیده است [پس بدین چوب آتش رسیده است»]!

## فصل در بیان مطالب (پرسشها)

اصول پرسشها [کهمتداول در مقام تعریفات وشناخت اشیاه است] از این قرار است :

ا مطلب [و پرسش بوسیله کلمهٔ] «ما» که بوسیلهٔ آن [دریافت] مفهوم چیزی خواسته شود.

۲- سطلب [و پرسش بوسیلهٔ کلمهٔ] «هل» که بواسطهٔ آن یکی از دو طرف نقیض [آنچه مدخول و مقرون باو است] خواسته میشود و [قهراً] پاسخ آن بیکی از دو طرف نقیض خواهد بود.۲

- [مطلب وپرسش بوسیلهٔ] «ای » که بواسطهٔ آن تمیزچیزی [از مشارکات

۱-که احتراقی که حداوسط است در حقیقت معلول نسبت واقعی است که تماس چوب باشد با آتش و البته گاه باشد که اینگونه حداوسط ها نه معلول نسبت واقعی باشد نه علت آن، چنالکه درصور تیکه اوسط و اکبر متلازم باشند و هردو معلول علت دیگری باشند مانند «کل انسان ضاحک و کل ضاحک کا تب».

۲ خلاصه کلام در خواسته ها ومعارف اینکه علممنقسم سیشود به تصور و تعبدیق و بنابراین خواست انسافی در شناخت وشناسائی چیزها باستوجه کسب و اکتساب تعبور و بنابراین خواست انسافی در شناخت وشناسائی چیزها باستوجه کسب و اکتساب تعبور و بنابراین خواست انسافی در صفحه بعد

در جنسش] پرسیده سیشود [اعم ازتمیز ذاتی و یا عرضی']

٤- [ مطلب و پرسش بوسیله کلمهٔ ] « لرِم » که بواسطهٔ آن علت تصدیق خواسته میشود ۲

وگاهی بواسطه آن [کلمهٔ «لم»] علت وجود چیزی در خارج [ پرسیده و] خواسته میشود۲

اینها اصول پرسش هائی است که در مقام شناخت و پرسش از حقایق علمی بکار برده میشود.

و از فروع پرسشها، پرسشی است که بوسیلهٔ کلمه «کیف» میشود و گفته میشود

بقيه پاورتى از صفحه قبل

معرفت تصوری است و آنچه بوسیله آن این تسمت خواسته و پرسیده سیشود کلمهٔ « ما » و «ای» است و یا خواست لمومتوجه اکتساب تصدیق است یعنی معرفت تعدیقی و ادات آن نیز دو است «لم» و «هل» بوسیله کلمهٔ «ما» یا شرح اسم خواسته سیشودچنانکه گوئی « ما العنقاء» و منظور شناخت معنی لغوی باشد که داچار جواب معنی همین لغت باشدیعنی پاسخ اجمالی و یا بوسیله کلمهٔ «ما» ماهیت و حقیقت چیزی خواسته میشود و بدیهی است که سؤال از ماهیت پس از معرفت وجود او است چنانکه گوئی «ماالحرکة» و «هل» یا بسیط است و یا مرکب ، بواسطهٔ «هل» بسیطه سؤال از وجود چیزی یا لاوجود آن میشودمانند «هل الحرکة موجود داملا» که پس از سؤال از «ما» شارحه است. پس نخست «ما» شارحه است. پس نخست «ما» شارحه است و سپس «هل» بسیطه و بعد از آن «ما» حقیقیه .

و د هل » مرکبه آنست که بواسطهٔ آن از وجود چیزی برای چیزی پرسیده سیشود مانند «هل الحرکة دائمة املا» که پاسع آن بیکی از دو طرف نقیض است که مثلا گفته میشود «لا» در پاسخ هل بسیطه ، و در پاسخ از هل سرکبه گفته میشود «دائمة» و یا نقیض آن که «لادائمة» است، قطب ۱۳۴

۱ مانند «ای حیوان هو» که پاسخ داده سیشود وناطق» و یا «ضاحک» قطب ۱۳۹ ۲ منظور از علت تصدیق حداوسط است که مقتضی جزم بصدق نتیجه است مانند آنکه گفته شود «چرا عالم حادث است» پس پاسخ داده شود «زیرا متغیر است وهرمتغیری حادث است»

٧- چنانکه گفته شود «چرا مغناطیس آهن را جذب میکند»

«كيفالشيى"» و آنجه درباسخ آن گفته ميشود مبين «كيفيت» ناميده ميشود مثل [آنكه درباسخ گفته شود] «اين چيزسپيد است ويامياه است» و ديگر كلمه «كم» است و آنچه درباسخ آن گفته ميشود مبين «كميت» نامند اعم از آنكه [ «كم متصله » باشد ] برسش از امور متصله باشد مانند مقادير و يا منفصله باشد مانند اعداد.

دیگر کلمهٔ «این »است که گفته شود «این الشیئی» که بوسیله آن نسبت چیزی بمکانش خواسته میشود.

دیگرکلمه «متی» است که بوسیله آن نمبت چیزی به زمانش پرسیدهمیشود و گاه باشد که کلمه « ای » ما را از کلمات « این و متی »بی نیاز کند و آن هنگاسی است [که کلمه «ای »]مقرون به مطلوب شود چنانکه گفته شود «فی ای مکان هو» و یا «فی ای زمان هو».

و بنابراین [کلمه «ای"»] سارا هم بینیاز از «این» کند و هم از «ستی» ویر همین سنوال است غیر آن دو و از جمله مطالب، پرسش بواسطه کلمه «سن» است که گفته میشود «سن الشخص» و بوسیلهٔ آن خصوص آنچه لذاته ذوی العقول است پرسیده میشود ۲

۱- مثل اینکه گفته شود «علی ای کیة هوه و مشهور این است که «هل» مرکبه جانشین ها به اینها میشود. قطب ص ۱۳۰

۲- زیراکلمهٔ من در وضع عربی ویژه ذوی العقول است که پاسخ داده میشود مثلا که او «زید» است.

## مقاله سوم در مغالطات

و پارهٔ از حکومتها که بین سخنان اشراقیان وبین پارههٔ از سخنان مشائیان وجود دارد و در آن چند فصل است:

### فصل اول در مغالطات

گاه هست که غلط در قیاسات بسبب ترتیب آن واقع میشود و آن عبارت از این است که عمورت قیاس از نوع هیآت سنتجه نبود [وسازگار باضوابطی که برشمردیم نباشد.] بدان سان که بیان کردیم.

از جمله چیزهائی که مربوط باین امر است این است که حداوسط تمامآ به به مقدمهٔ دوم انتقال نیاید ۱۰

و یا اینکه حداوسط در هردو مقدمه (صغری و کبری) یکی نباشد؟

و یا اینکه حداوسط مقول برکل افراد نباشد مانند گفتار تو « کل انسان حیوان » و « الحیوان عام » که نتیجه میشود « کل انسان عام » و این خطا و اشتباه از اهمال مقدمهٔ دوم ناشی شده است و ازاین جهت که حیوان مذکور درمقدمهٔ دوم مقول برکل نیست و بلکه و برهٔ حقیقت ذهنی است بطور مهمل و بنابراین

۱- یعنی از مواردی که غلط از جهت ترتیب است این است که برونق خواهلی که معین شده است نباشد، آن خواهلی که مربوط بصورت و شکل قیاس است. چنانکه گفته شود «الانسان له شعرو کل شعر ینبت» که نتیجه دهد «الانسان ینبت» و بدیهی است که ....

۲ \_ یعنی موردی که جداوسط در دو مقدمه متحد نباشد باینکه مثلا در صغری بالقوه باشد و درکبری بالفعل ، شرح قطب ص ۱۹۰

۲- زیرا در شکل اول شرط است که کبری کلیت داشته باشددر حال که بصورت مهمله است. از شرح قطب ص ۱۹۰

حکم ازو[بسوی مقدمهٔ اول] متعدی نمیشود [بدان جهت که اوسط در حقیقت نکرار نشده است.]

و یا از این جهت است که یکی از دوطرف دو مقدمه [ بعنی اصغر واکبر ] در نتیجه قرار نمیگیرد بدانسان که در شرایط قیاس بکفتیم .

پس هرگاهآنچه[در باب شرایط قیاسات منتجه] بگفتیم در نیروی حافظهٔخود نگهداری از اغلاط و اشتباهاتدراسان خواهی بود.

و گاهی غلط ناشی از دواد قیاس باشد سانند مصادره بر مطلوب اول [بدین طریق که نتیجه عیناً با تغییری که در لفظآن داده میشود در قیاس آورده شود] و او این است که نتیجه عیناً وارددرقیاس باشد و تنها ازلحاظ لفظ متغییر بودو یا اینکه مقدمهٔ اخفی از نتیجه و یا مساوی باآن باشد که در این صورت روشن و بیان شدن نتیجه بان مقدمه، اولی و اقدام نخواهد بود از روشن شدن مقدمه، اولی و اقدام نخواهد بود از روشن شدن مقدمه، اولی و اقدام نخواهد بود از روشن شدن مقدمه از راه آن نتیجه تا

و یا اینکه مقدمهٔ قیاس نادرست باشدبسبب غلطی که ناشی از تشابه در لفظ است حال [این تشابه و اشتباه در لفظ] ناشی از ادات باشد و یا ناشی از نام

الله و كل جمم لاجهة ورائه فلا ينخرق » كه نتيجه دهد «الفلك لاينخرق» در حال كه ملاحظه ميشود كه موضوع نتيجه الملك استنه فلك معدد جهات. لهس اصغر كه بايد موضوع نتيجه باشد در نتيجه واقع نشده است. از شرح قطب ص ١٤٤٠.

۲- مانند «کل انسان بشر و کل بشر ضعاك » تا نتیجه دهد «انسان ضعاك است » و بدیهی است که دراین قیاس همان مطلوب کبری قرار داده شده است و تنها در لفظ متفاوتند و مانند «کل ضاحک انسان» و «کل انسان بشر» نتیجه بیشود «کل ضاحک بشر»که صغری عین نتیجه است (قطب ص ۱۶۲)،

مـ مانند« العالم متغییر و کل متغیر حادث »که نتیجه سیشود «العالم حادث»که در این قیاس نتیجه و کبری در ظهور و خفا یکمان و مساویند. البته این شتی و شتی دیگر کسه الحفی باشد جزء مغالطاط نیست قطب ص ۲۶۰.

و در حقیقت بر فرض دوم خود حکیم هم ایعلمه می اشد که لفظ «هو» ممکن است به مایعلمه برگردد که کلام درستاست و سمکن است به حکیم برگردد که غلط است زیرا که حجررا هم سیداند و در حقیقت بر فرض دوم خود حکیم هم مایعلمه می باشد که مشلاستگ باشد زیرا یکی از معلومات او سنگ است قطب ص م و ۱ .

مجازی یا مستعار باشد و یا ناشی از ترکیب یا تعریفی که محتمل الوجوه است باشد .

و گاه باشد که غلط بسبب تقدم و یا تأخر حرفهای سلب و یا تکثر آن حاصل شود و همچنین [تقدم و یا تأخر] جهات برسلوب!

چنانکه بعضی گمان برند که گفتار ما «لیس بالضرورة» و «بالضرورة لیس» برابرند در حال که این گمان [ بطور قطع] خطاست زیرا قضیهٔ نخست برمه کن درست آیدوقضیهٔ دوم برمه کن درست آیدوقضیهٔ دوم برمه کن درست نیاید و گفتار [ما که گوئیم] «لایلزم ان یکون» بیست ایدوقضیهٔ دوم گوئیم] «یلزم ان لایکون» نیست ایدوقضیهٔ دوم برمه گوئیم] «یلزم ان لایکون» نیست ایدوقضیهٔ دوم برمه گوئیم] «یلزم ان لایکون» نیست ایدوقشیم ایدونه ایدون ان لایکون» نیست ایدوقشیم ایدونه ایدون ان لایکون ایدون ای

البته آنچه سمکن نیستگاه ضروری الوجود است و گاه ضروری العدم برخلاف آنچه «سمکن ان لایکون» باشد زیرا [چنن قضیهٔ] عیناً سمکن الوجود است مگر اینکه از

۱- اشتباه از نام مانند « بعض المنقوش فرس و کل فرس حیوان » نتیجه میشود «بعض المنقوش حیوان» که اشتباه از فرس مجازی است که محمول در صغری است به فرس حقیقی که موضوع در کبری است اشتباه در ترکیب مانند « هذا علام ، حسن » به بسکون میم علام ونون حسن که احتمال میدهد که حسن مضاف الیه باشد یا صفت باشد، قطب ص ٤٤ و مثال سوم مانند کلمهٔ مختار که مشترك یس اسم فاعل و مفعول است.

ب- زیرا تقدم و تأخر سلوب بر روابط یکباره سعنی را واژگون میکند و همین طور تکثر سفوب ممکن است سوجب اثبات شود و همین طوراست تقدم و یا تأخر جهات بر حروف سلب که سعنی را دگرگون میکند.

ب. و مثلا «لیس بالضرورة کل انسان کاتب»بر ممکن درست آید و « بالضرورة کی انسان کاتب»بر ممکن درست نیاید که سمتنع است.

عـ زيرا قضية اول سكن باسكان عام يا خاص است و قضية دوم ستنع است.

و- یعنی در تضیه که درآن نفی امکان شده است دوشق دارد یکی اینکه نفی امکان بحنی استناع باشد و دیگر سلب امکان بمعنی وجوب باشد پس اگر گفته شد فلان امر «لیس- بممکن»دو فرد دارد.

-- یعنی ممکن بامکان خاص. پس فرق است بین «لیس بممکن» و «ممکن انلا\_ یکون » ، امکان در اینگونه قضایا [«ممکن انلایکون»] این خواسته شود کسه [ تنها ] معنع نباشد که معنی امکان عام بود که دراین صورت موجبهٔ آن تبدیل به موجبه نمیشود!.

و هرگاه حرفهای سلب را [ بدان سان که گفتیم] جزو محمولات یا موضوعات قرار دهی و فزون بر یک حرف سلب بکار نبری [و تاآنجاکه توانی سوالب را بسه موجبات بازگردانی] و به الفاظ ایجابی عدول کنی تاآنکه قضایای سانبه و مرکبات لفظی فزون نگردد ، آنگاه از غلط و خطا در امان خواهی بودو از اینگونه سلب هائی که که به غلط اندازنده اند رهائی یابی "،

و گاهی غلط[و خطا در قیاسات] ناشی از سور [قضایا]استچنانکه سئلاآن «بعض» که سور قضیه است بجای آن بعضی که جزئی حقیقی است گرفته شود ،

و یا اینکه «کل» [بمعنی]کل واحد واحدبا کل بمعنی «جمیع» بجای یک دیگر گرفته شود؛

گاهی خطا و غلط ناشی از ایهام عکس است بمانند اینکه کسی حکسم کندکه هر رنگی سیاه است و[اینحکمرا]بر اساس صحت اصل قضیه کندکهآن «هر سیاهی رنگ است»باشد .

<sup>1-</sup> یعنی «ممکن ان لایکون» در حکم و عین « ممکن ان یکون» است.

۲- منظور این است که طبق دستوری که قبلا داده است قضایای سالبه تا آنجاکه مکن است بعوجبه بازگردد و تنها یک سلب باشد که آنهم سالبهٔ معدولة الموضوع یا معمول و بنا طرفین باشد دراین صورت از تکثیر قیاسات و ترکیبات قیاسی کائه سیشود و این نوع مغالطه که ناشی از سلوب است پیش نخوا هدآمد.

۳- مثلا تضیهٔ « بعض الزنجی اسود» که بعض اشخاص آنست بجای «بعض الزنجی»
 که بعض ابعاض است گرفته شود.

۱۱ درحال که این قضیه که گوئیم «کلواحد من الناس بشبعه رغیف خبز» درست است ولکن قضیهٔ «کل الناس بعنی جمعیهم بشبعه رغیف خبز» درست نیست. قطب ص ۱۶۵.

ه درحال که دراینجا اصل صادق است لکن عکس صادق نیست که البته این نوع اعلاط اعلاط معنوی است نه لفظی است.

و گاهی خطا وغلط بسبب تر کیب مفصل واقع شود مانندآدکه بگوئی:

«زید پزشک است و خوب است» و این قضیه به معنی «پزشک خوبی است» گرفته

شود ایا برعکس ناشی از تفصیل سرکب باشد مانند اینکه بگوئی « عدد پنج زوج

است وفرداست» و بجای [این قضیه] گرفته شود که : عدد پنج هم زوج است هم فرد

است» و گاهی غلط و خطا [از این راه] ناشی می شود که گمان برده شود که یکی از

دو اسر متلازم بعینه آن دیگر است و یا اینکه یکی از آن دو علت آن دگر است و

دانسته و توجه نشود که بین دوجزه متلازمین بجز مصاحبت و همراهی چیزی دیگر

نیست چنانکه استعداد ضحک و نویسندگی در انسان ".

این نوع خطا و مفالطه بیشتر اوقات برای کسی پدید میآید که در دانشها راسخ نشده باشد پس [بواسطهٔ نادانی خود] آن امرکه مصاحب و همراه چیزی بودبجای آن چیزی گیرد که بسبب آن پدیدآمده است و بدان قائم است. و گاه باشد که بسیاری از دورهای فاسده مبتنی بر همین گونه خطاها و اشتباهات بود . چنانکه مثلا گفته شود «هرگاه ابوت بدون بنوت و بنوت بدون ابوت»ممکن نباشد چنانکه مثلا گفته شود «هرگاه ابوت بدون بنوت و بنوت بدون ابوت»ممکن نباشد خرار آن دو متوقف بر دیگری باشد و این دور است.

و بدیهی است که عبارات و مقدمات ترتیب این دور ، قاسد و نادر است. زیرا آبوت و بنوت آهمراه و مصاحب همدیگرند نه بسته بیکدیگرو توقف ممتنع آن هنگام است که هریک از آن دو پایدار بآن دگر باشد.

و درآن صورت است که لازم آید هریکهم متقدم بر نفس خود وهم متقدم

۱ بدیهی است که قضیهٔ پزشک و خوب است باین معنی است که هم پزشک است و هم دارای فضائل اخلاقی خوب است و قضیهٔ پزشک مخوبی است یعنی در پزشکی ما هر است .

م بدیهی است که قضیهٔ «الخمسة زوج وفرد» بدین صورت ترکیبی درست است اسا بصورت تفصیل که بگوئی «آلخمسة زوج والخمسة فرد» درست نیست زیرا مفاد قضیه اول این ست که سرکب از فرد و زوج است برخلاف مفاد قضیهٔ دوم. از قطب ۱۶۹.

م. که متلازمین آند و لکن هیچیک علت آن دیگر نیست.

برچیزی بود که متقدم بر اوست

و اما آنچه بعضی از اهل دانش کمان کرده آدند که تصور نمی شود که دو امری باشد که هریک بالضرورة همراه [و مصاحب]آن دگر باشد، به قضیهٔ متضایفین نقض میشود آزیرا [در متضایفین] وجود هریک متصور نبود مگربالضرورة مصاحبت [و همراه] با وجودآن دیگر .

و برهان او اینست که : هریک ازآن دو اگر بی نیاز ازآن دگر باشد لازم آید که وجود آن بدون وجود آن دگر درست باشد و هرگاه هریک از آن دو را در وجود آن دیگر مدخلیتی باشد لازم آید که هریک از آن دو در وجود متوقف بر آن دگر باشد و اگر یکی ازآن دورا در وجود آن دگر مدخل باشد لازم آید که آن یکی مقدم برآن دگر باشد پس مصاحبت و همراهی در بین نیست.

وچون این برهان سمنوع [ونقض] شد دیگرنشاید برهانی بر ردآن اقاسه کرد.۳

و [آنگهی این برهان] عیناً ستوجه متضایفین می شود هم دروجود خارجی آنها وهم در وجود تعقلی و ذهنی آنها باهم و چهبما [ممکن است] این گوینده سنضایفین را از این قاعده بیرون کرده باشد و [حال آنکه] از جملهٔ مغالطات هم این

ر- معنی دور مصرح همین است که هم لازم سیآید چیزی هم متقدم بر خود باشد و هم متقدم بر علت خود که آن دیگر باشد که هم معلول است هم علت باعتبارات.

۲- یعنی این گمان وگفتار بوجود ستضایفین نقض سیشود.

۳- منظور این است که قبلا این برهان نقض شد باینکه بر فرض دوم قبول نداریـــم
 که معیت و همراهی نباشد زیرا متوقف بودن هریک ازآن دو برآن دگر منافاتی با معیت ندارد
 زیرا سمکن است برای دو امر متلازم یک علت خارجی دیگری باشد که ایجاب کند که هریک
 ازآن دو مصاحب و همراه یکدیگر باشد. از قطب ص ۲۶۷.

۱ین برهان منقوض است به مصاحبت و سعیت متضایفین هم در وجود عینی و هم
 در وجود ذهنی .

هـ و مثلاگفته باشد که تصور نشود که دو امری باشد که هریک از آن دو با
 یکدیگر باشند پجز متضایفین .

است که قاعدهای بسبب برهانی ثابت شود و سپس ازآنقاعده بدون دلیل چیزی که بحکم کلیت قاعده در تحتآن قرار میگیرد و از افراد آنست و نسبت برهان بآن و بغیرآن یکسان است مستثنی شود، حال انکه غرضما از ایراد اینگونه بررسیها و ساحث علمی همین امر است".

و ارشاد [ باین امر ] است [نه قدح و نقض] بااینکه سمکن است دریک برهان دوگونه مغالطه باشد . ۲ و نیز [غرض ما این است] که پژوهنده و [اهل بحث] آگاه شود [ که جایز است] که دوامری باشند که هریک را دردیگری مدخلیتی باشد و تلازم آن دو تنها تلازم معیت باشد و چنین نیست که هر چیزی که درچیز دیگری مدخلیتی داشته باشد و نیز از شرایط و جوب مصاحبت داشته باشد تقدم و علیت مطلقه هم داشته باشد و نیز از شرایط و جود و و جوب مصاحبت و معیت مدخلیت [مطلقه] نباشد . ۴

و از جمله چیزهائی که بسببآن [درقیاسات] غلط و خطا واقع میشود این است که امری که خاص و ویژهٔ چیزی استبصورت منی عام گرفته شود بدین منظور که [ آن معنی ] در امری که از جهتی مشارک با اوست جریان داده و تابت شود مانند آنکه کسی بگوید «سیاهی بدان جهت که رنگ است جامع بصر است» تا [ بدین طریق حکم جامع بودن بصر] به سپیدی نیز متعدی شود .

ا۔ یعنی جلوگیری از ایجاد خطا وغلط است که از جمله بیرون کردن و استثناء کردن فردی است از تحت قاعده بدون دلیل .

۲- یکی ادعای نفی معیت بر تقدیر توقف هریک بر دیگری و دیگر استثناء متضایفین از قاعدهٔ بدون دلیل.

و عبارت متن مغشوش است.متن چاپ کربن و یکی از نمخه بدلهای متن چاپ تیران این است «ولیطلم الباحث علی جواز ان یکون شیآن لکل واحد منهما مدخل فی الأخر فلایتصور الامع المعیة » و متن دیگر که خلاهراً درست تراست این است که «لکل واحد منهمامدخل فی الاخر یتصور مع المعیة » قطب ص ۱۶۸.

ا بانند استعداد ضحک و کتابت در انسان که معیت دارند و هیچیک علت آن دگر نیست، قطب ص ۱۶۸

ه معنی بگوید «الموادانما یجمع البصر لانه لون» درحال که سپیدی مفرق بصر است نه جامع بصر واین غلط از اینجا ناشی میشود که علت جامعیت بصررا رنگ بودن سواد ذکر کرده است درحال که رنگ بودن نیست بلکه ملاك حکم رنگ سیاه بودن است.

و گاهی غلط و خطا ناشی از این میشود که امری که بالفعل است بجای امر بالقوه گرفته و ملحوظ شود و برعکس چیزی که بالقوه است بجای بالفعل گرفته شود و یا هریک از امور با لذات و یا با لعرض بجای یکدیگر گرفته شود و یا امور ذهنی و محمولات عقلی اعتباری بجای امور خارجی گرفته شود بمانندآنکه مثلا کسی بشنود که « انسان کلی است» و گمان برد که « کلیت»آن امری است خارجی که در خارج اندان متصف بدان شده و حمل بر آن میشود او بدان جهت حمل برآن میشود که در خارج متصف بان میباشد] و یا غلط [و خطا] ناشی از این میشود که مثال چیزی بجای خود آن چیز گرفته و ملحوظ شود آ.

و یا جزء علت بجای علت تامه گرفته و مأخوذ شود".

ویا آنچه دربرهان خان علت نادرستی و کذب نبود بجای اسر مکذوب گرفته شود ۴.

۱- یعنیگمان بردکشه کلیت بر انسان بدان جهت حمل سیشودکه انسان در خارج متصف بکلیت است. تطب ص ۱۶۹

۲- مثل اینکه چون سیداند که ناروآتش خارجی سوزان است حکم کنه که صورت د
 ذهنی آن نیز سوزان است و از این راه وجود ذهنی را باطل کند درحال که صورت ذهنی و وجود علمی را آثاری دیگر است بجز وجود عینی.

۳- چنانکه مثلا بگوید علت شنیدنودیدن حیات است درحالی که حیات جزء علت است و وجود آلات و صحت آنها نیز جزء دیگر علت اند،

ب چنانکه در برهان تمانع . بیان برهان این است که هرگاه دو خدا در جهان وجود داشته باشد. و مثلایکی بخواهد که زید حرکت کندو دیگر بخواهد که ساکن باشد سه صورت دارد یا هیچیک از حرکت و سکون انجام نمیشود و یا یکی انجام سیشود و آن دیگر انجام نمیشود و یا هردو انجام سیشود و همهٔ شقوق باطل است زیرا بر فرض اول لازم آید که «زید » نه ساکن باشد و نه متحرك و در نتیجه هردو خدا ناتوان باشند و بر قرض دوم لازم آید که یکی ازآن دو خدا ناتوان باشند و بر فرض سوم اجتماع ضدین لازم آید پس خدا یکی است ومغالطه از اینجا ناشی شده است که محال در صورتی است که دو خدا باشند که ارادهٔ آن دو مختلف باشد و این ایرادات بر این فرض است و از بطلان این فروض بطلان وجود دو خدائی که دارای یک اراده باشند لازم نمی آید و البته این مغالطه از راه علت قرار دادن آنچه در حقیقت علت پک اراده باشند لازم نمی آید و البته این مغالطه از راه علت قرار دادن آنچه در حقیقت علت پک اراده باشند لازم نمی آید و البته این مغالطه از راه علت قرار دادن آنچه در حقیقت علت پست بوده و بر آن نیز منطبق است. از قطب ص ۱۰۱.

و باازراه اجراء طریقهٔ «اولویت» یالااولویت حاصل شود درهنگامیکه اختلاف درنوع باشد چنانکه مثلا کسی بگوید «انسان در وجوب تنفس اولی و اقدام از ماهی نبود بعد ازاینکه در حیوانیت مشتر کند! . و همین طور است [ در سورد] اجراء این روش درجهان وجود و حوادث واتفاقات خنانکه کسی بگوید « زید در طول قاست اولی از عمرو نیست بعد از آنکه هردو در انسانیت مشتر کندو بنابراین سزاور نیست که طول قاست ویژهٔ یکی دون دیگری باشد و [ در حالی که ] این گوینده نمید اند که در اینجا [ درجهان وجود] اسبابهائی است که از سانهان است که بسبب همان ها بارهٔ از اسور ممکنه و اجب میشود و پارهٔ از اسور و اجبه معتنع میگردد.

و[حتی]در نوع واحدی که افراد آن متفاوت باشد به کمال ونقص قاعدهٔ «اولویت» یالا اولویت جریان نیابد زیرا گاه باشد که بعضی از اشخاص آن [از جهت کمالی که دارد] اولی و اقدم باشد بامری از جهت کمال ذاتی و بزودی چگونگی این کمال و حال آن درمباحت بعدی بیابد.

و از جمله اموریکه موجب غلط [وخطاء در قیاسات] میشود این است که امر معتنع، موجودانگاشته شودوسیس برآن ثبوت فرضی چیزی و حکمی از همان جهت امتناعش مبتنی شود ۲.

ا بدیهی است که این برهان و بیان در هنگاسی درست است که هردو از یک نوع باشند و دراین مثال ماهی و انسان از یک نوع نمی باشند پس قاعدهٔ «اولویت اجرا نمی شود. زیراگرچه در حیوانیت مشترک اند اکن در نوع مختلف اند.

٧- يعنى عالم عناصركه معلول حركات آسماني استو در اختيار بشر نيست.

م چنانکه کسی ادعا کند که شریک باری ممکن است و گوید اگر فرض کنیم وجود اورا بنا، بر فرض محتنع نخواهدبود، یعنی فرض آن ممکن است و هر غیر ستنعی ممکن خواهدبود و نتیجه این میشود که هرگاه وجود شریک باری را فرض کنیم ستنع نخواهدبود بلکه ممکن، خواهد بود لکن ما وجود آنرا فرض کردیم پس شریک باری ممکن است مفالطه دراینجا ازاین راه است که گوئیم فرض وجود در آموری است که ممکن الوجود باشد نه معتنع و ثانیاً فرض کردن معتنع راممکن تنها در مقام فرض است.

وگاهی غلط وخطا ناشی از کم سالاتی به حیثیات [ واعتبارات] بود مانند آنکه کسی گوید «کل ابیض داخل فی مفهومه البیاض» و « زید ابیض» و این قیاس وا بدان جهت ترتیب دهد که حکم بدو تعدی کند و افاده کند که بیاض داخل در حقیقت «زید» است در حالی که سپیدی از آن جهت که [زید] ابیض است داخل در آنست که از آن جهت که انسان یا حیوان و یا جز آنهاست. و بدین جهت ممکن نیست که «بیاض» تعدی کند به هر آنچه در تحت عنوان «ابیض» است ا

از جملة اسوری که ایجاب خطا و غلط سیکند تغییردادن اصطلاح بود در سورد ایراد نقض [ یعنی تغییردادن اصطلاح] از سحلی که اطلاق دارد. [واکماربردن آن درسوردی که نقض واقع میشود] بمنظور دفع آن نقض ".

و از همن باب است که گفته شود «مماثل مماثل مماثل است »[زیرا این قضیه بطوراطلاق درست نخواهدبود واین نتیجه لازم نمی آید مگرآنگاه که مماثلت از تمام وجوه باشد لازم آید که آن مماثل هم از همان وجه مماثل باشد و هرگاه مماثلت از یک وجه باشد لازم آید که آن مماثل هم از همان وجه مماثل باشد و هرگاه جهت مماثلت یکی نباشد اصولا مهماثلی تحقق

المخلاصة كلام آنكه مفهوم «ابيض» ماله البياض است بطور مطلق چه آنكه عين بياض باشد يا معروض آن يا مركب از هردو، پس درست اين است كه در مفهوم بياض چيزى ديگر بجز بياض معتبر است نه چيزى كه بياض داخل درآن ميباشد و همين طور است ساير مشتقات . مثال ديگر اينكه كسى بشنود كه كليات موجود در اذ هان و معدوم در اعيان است و بنابراين نه موجود دراعيان و نه معدوم در اذ هاند، پس از آن بدون توجه باعتبارات بگويد كليات نه موجودند و نه معدوم. تطب ص ۱۰۳،

ب چنانکه در باب «ابطال جزء در برهان وسط و طرف گفته اند آگر جزء وسط ساس با طرفین باشد تجزیه لازمآید و اگر نه اتداخل بیروان جزه گفته اند قبول نداریم که در جزء تقسیم لازمآید ابلکه تقسیم در چیزی لازمآید که سؤلف از غیر خودباشدیعنی آنچه لازمآید انشام جزءاست از غیرخود که طرفین باشد در اینجا تنها اصطلاح جسم را تغییر داده است و بجای بکار بردن «جزئی که جسم باشد برفرض تقسیم» سؤلف از غیر را بکار برده است. در حقیقت طرف سیخوا هد ثابت کند که جسم است لکن وی گوید که جسم نیست بلکه انقسام در جزء و غیرآن لازم آید درحالی که این معنی همان معنی جسم است و مجرد تغییر اصطلاح مقید نیست.

نیابد و لازم نیاید زیرا رواست که چیزی با چیزی از جهتی و در امری مماثلت داشته باشد و با چیزی دیگر از جهتی و درامری دیگر.

وهمینطور قضیهٔ «ساوی باساوی چیزی نیز ساوی بااواست» درآن هنگام نه ساوات از تمام وجوه باشد درست است و اما هرگاه جهت برابری یکی نباشد مانند جسمی که با جسم دیگر از جهت طول برابر باشد و با جسمی دیگر از جهت عرض [که بطورمطلق قضیه ساوات درست نخواه درود].

پساگر چیزی از یک جهت با چیزی برابر باشد لازم نمیآیدکه با چیز دیگری که ساوی باآن چیز است از جهتی دیگر بجز آنجهت،نیزساویباشدا.

و کسی را نرسد که گوید اصولا اطلاق ساوات درست نباشد مگرآن هنگام که برابری از تمام وجوه باشد زیرا ممکن است که جسمی با جسمی دیگر فقطدر طول برابر باشدا.

و از جمله اموریکه موجب غلط و خطا [در قیاسات] میشود این است که که عدم ملکه بجای «ضد» گرفته شود مانند «سکون» که عدم مقابل «عدمملکه» است زیرا [سکون]عبارت از عدم حرکت است درآن چیزی که درآن تصور حرکت میشودوهمین طور«عمی» [ زیراعمیعبارت از نفی بصراست در حق آن کسی که

المخلاصة كلاما المنكه المن المراز باب تغيير اصطلاح است، قضيه و قياس مساوات بدين صورت كه بطور مطلق وبدون رعايت حيثيات گفته شود «ساثل سائل سائل است» درست ليست زيرا مكن است كه ماثل با «ب» است كه ماثل با «ج» است ماثل با «ج» است ماثل با «ج» است ماثل با هم باشد زيرا اين سائلت در صورتي درست است كه بين «آ» و «ب» از تمام وجوة سائلت باشد تا اينكه سائلتي كه بين «ب ج» است داخل شود در سائلتي كه بين «ب آ» است ازتمام وجوه و هين طور است اگر از يك، وجه باشد پس اين قضيه بطور اطلاق مناتطه است و بايد وجوه و هين طور است اگر از وجهي، سائل با آنست از همان وجه» يا «سائل باسائل چيزي از تمام وجوه».

۲- دراین صورت نیز سماوات و سماثلت اطلاق سیشود در هرحال باید جهات واعتبارات سرعی شود و شکی نیست که این گونه خطاها از جهت سوء اعتبار حمل است. قطب ص ۱۵۶،

در حق آل عصور بصرمیشود واز همینجهت است که چون در حق منگ تصوربصیر بودن نمی شود اعمی نامیده تمیشود آا.

و ضابطه در شناختن اعدام این است که هرگاهوضوع آنهارا مثلا مانند جسم و انسان همچنان باتی بگذاریم و ملکه را که در این دو مورد حرکت و بیبائی است از آنها برداریم نیاز بوضع موضوع جدیدی نخواهد بود تا ما کن یا اعمی باشد و بلکه کافی است که موضوع همچنان باقی گذارده شود و چیزی ازآن سلب شود و بنا براین عدم ملکه نیاز بعلت وجودی ندارد و بلکه علت آن همان عدم علت ملکه است و لکن هرگاه بعنوان ضد گرفته شود ناچار امری وجودی خواهد بود و نیاز بعلت خواهد داشت و لوازم دیگری را بدنبال خواهد داشت و ایجاد غلط و خطا می کند ۲.

و از جملهٔ [اسماء]اعدام آنهائی هستند که امکان [وجود]در آنها شرط نیست مانند قدوسیت و تفرد زیرا [ اینگونه اسماء]نامهای سلوب محض اند ۲.

<sup>-</sup> خلاصهٔ کلام اینکه گاهی خطا و غلط در قیاسات ناشی سیتود از اینکه اعدام - ملکه را بجای اضداد و اعدام مطلقه بگیرند و احکام اعدام سطلقه و یا اضداد بر آنها بارکنند و بدیهی است که احکام اعدام مقابل با اعلام مطلق و اضداد تفاوت بسیار دارد . لکن چون اشتباه بین اضداد و اعدام ملکه میشود ازاین جهتگفت عدمملکه بجای ضد گرفته شود . و منظوراز این ضابطه شناختن اعدام ملکه است از اضداد.

به منظوراین است که هرگاه عدم ملکه بجای ضد گرفته شود رفع هروضعی از آن نیاز بوضع جدید دارد که عدم ملکه ندارد و معظوراتی بوجود میآید که نتیجهٔ آن غلطو خطای در قیاس و نتائج آن می باشد، خلاصهٔ کلام آنکه ضدان دو امر وجودیند و عدم ملکه را وجودی در خارج از ذهن نمی باشد و این توهم که عدم ملکه بجای ضدگرفته شود از اینجا ناشی شده است که چون مایین ضدین تقابل است و ضدان متقابلانند گمان شده است که هر متقابلانی ضدانند و بدیهی است که عکس قضیه درست نیست یعنی هر مقابلی ضد نیست و فرق عدم ملکه با خوجه و باعتبار با ضد این است که ضد بالذات و مستقیماً نیاز بعلت دارد در حال که عدم ملکه با توجه و باعتبار محلش و اگر عدم ملکه بجای ضد نهاده شود لازم آید که خود بالذات نیاز بعلت داشته باشد و بالجمله سبب مفالطه دراین مورد اشتباه امر وجودی است بعدمی و بالعکس و دراین ضابطه امتیاز پین آن دورا روشن کرده است. قطب ص ه ه و و و

بان اعدام سطلقه و سلوب محضه است نه سلبهای مضاف که اعدام ملکه اند.

و از جملهٔ [اسماء اعدام] آنهائی هستند که در نوخ و[سوضوع] واحدهم مطرد نیستند مانند سرودیهٔ .

و از جمله [اسماء اعدام] آنهائی هستند که [ شرط اطلاق آنها در تمام سوارد] اعتبار امکان [وجود] است مانند «عمی و سکون» و[در هرحال] اصطلاحات گوناگون است .

و [ازجمله اموری که موجب غلط و خطا در قیاس میشود عبارت از قرار دادن ایجاب وسلب است بجای عدم و ملکه زیرا هیچ امری از دو حالت ایجاب و سلب خارج نیست بر خلاف عدم و ملکه و مثلاً ترا رسد که گوئی «ان الحجر نیس ببصیر» و ترا نرسد که گوئی «ان الحجر اعمی»

ا یعنی دربعضی افراد نوع امکان آنها شرطاست و در بعضی دیگر شرط نیست سانند سرودیت که عبارت از عدم لحیه است که در شخص کوسج بعنی سرد بزرگ کوسج شرطاطلاق این نام بر او امکان وجود لحیه نمی باشد و اما دراطلاق آن بر کودك شرط امکان شأنیت همت. قطب صهه ۱۰.

٧ - خلاصه كلام ايتكه اسماء اعدام بر چنددسته اند :

الف اسماء اعدام که مطلقاً شرط امکان وجود درآنها معتبر نیست، اینگونه اسماء اعدام را اسماء سلوب محض نامند مانند قدوسیت و جزآن،

بد اسماء اعدامیکه یطور اطلاق و در همهٔ افراد و موارد امکان وجود درآنهایعنی - درسمیات آنها شرط است اینگونه اسماءرا اعدام ملکه نامند مانند سکون و عمی .

ج اسماء اعلامیکه در پارهٔ از اثراد و موضوعات مسیات آنها امکان وجود شرطاست و در پارهٔ از آنها شرط نیست اینگونه اسماء باعتبار مسیاتی که امکان وجود درآنها شرط است عدم ملکه است و در مواردیکه شرط نیست سلب محض است و باید توجه داشت که این بیان مثائیان است که شیخ تقریر کرده است و در اعدام محضه و اعدام ملکه اصطلاحات مختلف است نزد مثائیان و جز آنها . از قطب ص ۲ م ۱ ،

- سنظور این است که اگریگوئی «الحجرا بایصیراواعمی» درست نیست و صورت - درستآن این است که بگوئی «اتحجر اما بصیر اولیس ببصیر » زیرا «عمی» عدم بصر مطلق نیست تا آنکه از صدق «لیس ببصیر » بر چیزی «اعمی» برآن صادق باشد بلکه «عمی » سلب نیست تا آنکه از صدق «لیس ببصیر » بر چیزی «اعمی» برآن صادق باشد بلکه «عمی » سلب بقیه پاورتی در منحد بعد

از جمله اموری که موجب غلط و [خطاء در قیاس] میشود بکار بردن لفظ عام است که [ بر حسب مورد استعمال] در مواد مختلف بر معانی مختلف اطلاق میشود پس بعضی از آن موارد بجای بعضی دیگر گرفته شود!.

و این موردگرچه مندرج است در تحت خطا و غلطی که ناشی از اشتباه در لفظ است الا اینکه چون کثیرالوقوع است اختصاص بذکر دادیم و [جدای ازآن موارد] بیاوردیم و پیش از اینبگفتیم که گاه از عام آن خواسته میشود که لذاته مانع از شرکت برافراد بسیار نباشد و گاه اسری مستغرق خواسته میشود و آن این است که حکم شامل یک یک افراد شود او از صدق عام بمعنی نخست و اثبات آن صدق و اثبات خاص لازم نمی آید و لکن از نفی و کذب آن نفی و کذب خاص لازم

### بقیه پاورتی از صفحه قبل

بصر است از موردی که در شآنش بصیر بودن است زیرا فرق است بین ایجاب و سلب و عدم و ملکه ،در ایجاب وسلب هیچ امری نمیتواند خارج باشد و از عدم و ملکه میتواند خارج باشد و ملکه ،در ایجاب وسلب هیچ امری نمیتواند خارج باشد و از عدم و ملکه میتواند خارج باشد و مثلا نسبت به منگ «لیس ببصیر» را میتوان گفت لکن «اعمی» را نمیتوان گفت .و علط در ـ این جا ناشی از این است که انجه بالعرض است سکان ما بالذات گرفته شده است که ایجاب و سلب باشد بجای عدم و ملکه.

ا چنانکه مثلاگفته شود «الواجب لذاته اما معتنع او ممکن» و چون معتنع نیستهس ممکن است و از طرفی میدانیم که هرامری که ممکن الوجود است ممکن اللاوجود نیز هستهس نتیجه میشود که واجب لذاته ممکن اللاکون است و این نتیجه محال است، جواب این است که واجب، ممکن بامکان عام است نه خاص بعنی تنها عدم برای او ضروری نیست و ممکن است که وجود برای آن ضروری باشد و دراین صورت ممکن اللاکون نیست. از تطب صیاد ا

۷- عام بمعنی اول مانند حیوان که کلی است و از صدق و اثبات آن صدق و اثبات خاص مقابل آن لازم نمی آید مثلا از صدق حیوان بر مواردی صدق واثبات انسان لازم نمی آید و الا متساویان خواهند بود و این خلاف فرض است و فرض این است که یکی عام و آن دگر خاص باشد لکن از کذب و نفی خاص کا ب و نفی عام لازم میآید زیرا مثلا لاحیوان سستلزم لاانسان هم هست زیرا نقیض اعم اخص از نقیض اخص است. از قطب ص ۱۵۸۸ می ا

میآید و [البته] از صدق واثبات خاصی که بازاه عام [بمعنی نخست است] صدق عام لازم میآید!.

لکن عام بمعنی دوم بعکس عام بمعنی اول است زیرا از صدق آن سلق خاصی که مندرجدر آنست لازم میاید و مثلاً اگر گفتار تو که گوئی «کلجب» صادق باشد «بعض ج ب» نیز صادق است و همین طور است اگر گفته شود «کل فرد من ج ب » و از کذب آن کذب خاصی که مندرجدر آن است لازم نمی آید .

و اما از صدق و اثبات خاصی [که بازاء عام بمعنی دوم است] صدق این عام لازم نمی آید و لکن از کذب و نفی آن کذب و نفی این عام لازم میآید .

و از جمله اموری کسه موجب غلط و خطاء [در قیاس] است این است که بطور مطاق برای کلو مجموع ماهیاتی که مرکب از اجزاء متثابه استحقیقت جزء آن قرار داده و ملحوظ شود در حالی که این اسر در ماوراء شکل و پارهٔ از کمیات دیگر درست است نه در همهٔ حالات آن

ر مثلا اگر انسان باشد حیوان هم هست و چنین نیست که اگر انسان نباشد حیوان ـ هم نباشد .

<sup>-</sup> یعنی درهر کجا موجه کلیه صادق باشد موجه جزئیه نیز صادی است و هین - طور است در شخصیات و لکن از کذب آن کذب خاصی که مندرج در تحت آن سیاشد لازم نمی آید و مثلا ملاحظه میشود که از صدق «کل انسان حیوان» لازم ساید که «بعض الانسان حیوان» و همین طور «زبد حیوان» صادق باشد و لکن از کذب «کل حیوان انسان» که قضیهٔ کاذبه است کذب «بعض الحیوان انسان» و همین طور کذب «زید انسان» لازم نمی آید و نیز باید دانست که از صدق سوارد خاص آن عامی که بمعنی دوم است که «بعض الحیوان انسان» باشد صدق آن عام لازم نمی آید که «کل حیوان انسان » باشد و لکن از کذب آن ،کذب باشد صدق آن عام لازم نمی آید که «کل حیوان انسان » باشد و لکن از کذب آن ،کذب عام لازم می آید و مثلا اگر «بعض جب» نباشد لازم سیاید که «کل ج»هم «ب» نباشد.

م. یعنی آثار و تمام احوال هریکاز اجزا را نمیتوان برای کل قرار داد و بجای آن گرفت و مثلا در شکل و پارهٔ از کمیات درست نیست و مثلا دو قطعه آب که مجموع یک کلرا بقیه پاورقی در صفحه بعد

زیرا مثلاً دو قطعهٔ دایرهٔ متشابداند و لکن حقیقت هریک از آندو بجزکل است که عبارت از [کل] دایره باشد و عدد «دو» اردو یک یک پدید میآید در حالی که عدددوبایک از لحاظ حقیقت متحدنمی باشد.

# فصل دوم درباره ازضوابط وحل شكوك

گاهی چنان گمان میشود که مقدمهٔ دوم قیاس [سارا] از ذکر مقدمهٔ اول بی نیاز میکندا .

وحال آذکه باین امر توجه نشده است که [فیالمثل] گرچه ما میدانیم که هردو عددی زوج است لکن آنچه در آستین زید است بخصوصه و بالفعل مندرج در تحت آن حکم نیست تا آذکه در هنگامیکه حکم میکنیم باینکه هردوعددی زوج است علم پیدا

### بقیه پاورتی از صفحه قبل

بوجود می آورند هریک از آن اجزاء از لحاظ حقیات با کل متحد و یکی است لکن از لحاظ مقدار شکل یکی نیست، همین طورد و قطعه از دایره که هریک با کل هم درحقیقت هم در کسیت متحد نمی باشند زیراهریک نه دایره اند و نه باندازهٔ آن وعدد به سر کب از دو یک واحد است و بطور قطع هریک از واحدها نه در حقیقت و نه در کسیت متحد و یکی نمی باشند و علاوه در دایره پس از اینکه دو قطعه شد کسیت د تصل مبدل به منفصل میشود پس مغالطه کننده برای کل، حقیقت هریک از اجزاء متشابه را قرار میدهد و برآن مینی قیاسی ترتیب میدهد و بدیهی است که نیجه درست نخواهد بود. از قطب ص ه ه ه ه .

المند «کل مافی کم زید اثنان » بی نیاز میباشیم البته منظور ایراد باصل شکل اول مانی کم زید اثنان » بی نیاز میباشیم البته منظور ایراد باصل شکل اول است و تقریر ایراد این است که پارهٔ از علماه بطور کلی منکر شده اند که بتوان از راه تیاس و برهان مجهولاتی را بدست آورد و بر شکل اول که نزد همهٔ منطقیان بدیهی الانتاج است ایراد کرده اند و گفته اند که در این شکل همواره اصغر که موضوع نتیجه است یا مندرج در تحت اکبر است و مشلا «زید» در کل انسان حیوان است و مشلا «زید» در کل انسان حیوان و کل حیوان جسم» هم مندرج در تحت حیوان است و هم مندرج در تحت جسم. از قطب ص ۲۰۰۰

کنیم باینکه آنچه در آستین زید است زوج است مادام که ازراهی دیگر و بعلمسی دیگر لدانیم که [آنچه در آستین زیداست] «اثنان» است زیرا جهت خصوص جز جهت عموم است<sup>1</sup>.

و این شک از اینجا ناشی شده است که امری که بالقوه است بعبای امر بالفعل گرفته شده است زیرا چون دیده شده است که موضوع مقدمهٔ اول مندرج است در تحت موضوع مقدمهٔ دوم گمان شده است که بالفعل مندرج در تحت آن میباشد پس موجب غلط و خطا شده است [و این امر روشن است].

 ۱- بیان ودفع ایراد شکل اول است، تقریر شک در موردمثال متن بر مبنای این قیاس است که «کلمانی کم زیداثنان» و «کلااثنین زوج» که نتیجه میشود «کل مانی کم زید زوج» که گفته شده است موقعی که کبری را بگوئیم یعنی «کل اثنین زوج» دیگر نیازی به «کلمافی کم زید اثنان» نباشد زیرا «ما فی کم زید » همان عدد دو است که حداواسط است پس اصغیر ـ مندرج در حداوسط است و ما موقعی که بدانیم که هردو عدد زوج است میدانیم که آنچه در آستین زید است نیز زوج است چراکه دو عدد است و اصولا ماتن خواسته است ایرادی که بسر شکل اول وارد کرده اند مردود بداند از این جهت گوید درست است که سا سیدانیم که هر انینی زوج است و سیدانیم که هرچیزی که دوتا باشد زوج است لکن به شکل و سادهٔ کبری که نگاه کنیم یعنی «کل اثنین زوج» هیچگاه این معنی را در نمی بابیم که آنچه درآستین زید ات بخصوصه و بالفعل مندرج درآن ميباشد، البته بالقوه هر امرى كه دوتا باشد مندرج دراين مقدمه خواهد بود و بدین جهت ما از این جمله «کل اثنین زوج» بدون ترتیب قیاس کامل در نمی یا بیم که آنچه درآستین زید است زوج است زیرا جهت خصوص که دو عدد بودن چیزی استکه درآستین زید است و مجهول است غیر از جهت عموم است که زوج بودن اثنین است يس در حقيقت ما سيدانيم كه اثنين زوج است . لكن هنوز نميدانيم كه آنچه در آستين زيد است اثنین است پس اثنین بودن آنچه درآستین زید است نیاز بعلمی دیگر دارد پس اصغر تنها بانقوه مندرج در موضوع كبرى استالبته نسبت بهعلما نه نسبت به نفس الامر زيرا درنفس الامر بالمعل مندرج است لكن بحث ما درقياس منتج علم است، پس بطور خلاصه ما بالقوه ميدانيم كه آنچه درآسين زيد است زوج است لكن مطلوب علم بالفعل است و آن نياز به ترتيب تياس كامل داردېس بواسطهٔ مقدمه دوم كه كبرى باشداز مقدمهٔ اول يي نياز نخواهيم بود. از تطب

از جملهٔ مغالطات مشهور گفتار گوینده ایست که گوید: هرگاه مجهول تو تورا حاصل شود به چه چیز میشناسی که مطلوب تو هین است؟ پس ناچار یا همچنان نادانی تو باقی بمانده است ویاپیش از این علم باید تررا بدان دانشی حاصل باشد که اکنون بسبب آن دانش دانسته شود که مطلوب دانسته شده همان نا دانسته پیش است!.

و این مغالطه نیز ناشی از مهمل گذاردن وجوه [و حیثیات] است زیرا هرگاه مطلوب از تمام وجوه نا دانسته و مجهول باشد نتواند مطلوب باشد و همین طور هرگاه از تمام وجوه معلوم باشد بلکه باید همواره از وجهی معلوم و ازوجهی دگر مجهول باشد که آن وجه مجهول بسبب آنچه معلوم است در یافته و دانسه شود آ.

ب تقریر ایراد این است که همهٔ منطقیان گویند، بر این اصل ایراد شده است که پس ازاینکه از ترتیب مقدمات معلومه مجهولی بدست آمد این پرسش پیش میآید که مجهول قبالی از ترتیب مقدمات معلومه مجهولی بدست آمد این پرسش پیش میآید که مجهول قبالی داکه این همان است که مجهول آکنون معلوم شده است ما از چه راه و به چه چیز می توانیم بدآنیم که این همان است که مجهول بوده استواکنون معلوم شده است واز کجابدانیم که مطلوب و خواستما از ترتیب مقدمات همین است وبنا بر این دو فرض میتوان کرد یکی آنکه چیزی معلوم نشده باشد و مطلوبی بدست نیامله باشد و یکی اینکه قبل از ترتیب مقدمات و حصول مجهول علمی بدان داشته ایم و اکنون با توجه بعلم قبلی ما بدان درمیاییم که این همان مطلوب است به فرض دوم تحصیل حاصل لازم میاید و بر فرض اول لازم میاید که اصولا معرفی حاصل نشود ، توضیح داده است باینکه این خطاوغلط ناشی از اهمال وجوه و حیثیات است همانطور که مغالطهٔ مذکورهم از این قبیل بود درآنجاحیثیت ناشی از اهمال وجوه و حیثیات است همانطور که دیگر مجهول وجون بطور مطلق مجهول و بامعلوم جهتی و وجهی معلوم است و از جهتی و وجهی دیگر مجهول وجون بطور مطلق مجهول و بامعلوم فرش شده است این خطا حاصل شده است .

۲-یعنیآن وجه مجهول بسبب مقدمات معلومهٔ ما متخصص میشود چنانکه شلا خصوصیت ذاتی از ذاوارا نمیدانیم و لکن ذات آنرا میدانیم پس هرمعنی از آن که برای تو حاصل شد دربیایی که این همان مطلوب تو بوده است،

و این پاسخ در قضایا و تصدیقات درست است زیرا هرگاه از گفتار خود در قضیهٔ استفهامی «العالم هل هو ممکن» طلب تعبدیق کنیم قهراً طاب نمی کنیم مگر حکمی را که تنها متخصص بدین تصورات بودا.

اماکسی که تنها نام چیزی رابشنود و بخواهد مفهوم آنرادریابد و باوگفته شود که این نام در برابر فلان معنی نهاده شده است بمجرد شنیدن این سخن برای وی علم حاصل نمیشود که مطلوب او همانست و همین طور است کسی که چیزی را سبب یکی از لوازم آن تصور کند و آنرا خود مشاهده نکند اگر چه شارحی اوجاف آنرابرای وی شرح دهد بازهم در پارهای از صفسات آن شک میکند پس زمانیکه

### بقیه پاورتی از صفحه لبل

قدماه منطقیان برای روشن شدن این امر مثالی آورده اند وگفته اند این امر عیناً مانند برده فراری است درهنگامی که پیداشود، تقریر مثال این است که برده فراری از تمام جهات مجهول بوده است زیرا ذات آن که انسان و برده است معلوم است و از تمام جهات نیز معلوم نبوده ستزیرا بر فرض از لحاظ مکان مجهول است و هنگامیکه یافت شد و بدست آمد دانست میشود که این همان برده است که فراری بوده، و این علم ما باینکه همان برده فراری است ازراه عدم بذات اوست. پش ذات و صورت آن برای ما معلوم بوده و مکان او مجهول. از این علم دانستیم که این همان مطلوب است. از قطب ص ۱۹۱۸.

استخلاصهٔ کلام آنکه این پاسخ که عبارت باشد از معلوم بودن مطلوب از وجهی و مجهول بودن آن از وجهی دیگر که متخصص و معلوم شود بسب آن وجهی که قبلامعلوم است تنها در تصدیقات جاری است نه در تصورات زیرا مطلوب در این هنگام معلوم التصور و مجهول التصدیق است و هنگامیکه در الد آن مجهول برای ما حاصل شد، از راه تصورات سابقه آن را در رساییم و تصدیق حاصل میکنیم ، زیرا شلا هرگاه مطلوب ما در جملهٔ «العالم هل هو ممکن» تصدیق باشد از این پرسش طلب نکرده ایم کر حکمی را که بسبب این تصورات معلومه ، معلوم شود و اما در تصورات هرگاه تصور مطلوب، مورد آگاهی و شعور نباشد خواست آن مستع میباشد زیرا هیچگاه خواست انسان متوجه مجهول مطلق نمیشود و اگر مورد آگاهی و شعور باشد که خود متصور شده است زیرا معنی تصور آن مناوت از شعور و آگاهی بدانست و این را نتوان دفع کرد و گفت از وجهی مشعور به است و از وجهی مشعور به است زیرا یک چیز بیک اعتبار دو وجه ندارد و تناقض لازم میاید لکن در قبه یستور به نیست زیرا یک چیز بیک اعتبار دو وجه ندارد و تناقض لازم میاید لکن در تصویقات و قضا با اعتبارات و حیثات متعدد است.

انسان بوجود پرندهٔ که بنام ققنس خوانده سیشود یقین حاصل کند و خود با دید خود آنرا ندیده باشد و بخواهد صفات و خصوصیات آنرا بداند وحال اینکه بجزآن جهت عموم آن که پرنده بودن است چیز دیگر از آن نداند هیچ کس را نسسد که آنرا برای وی آن چنان تعریف کند که جوینده یقین کند که خواست و مطلوبش همان امرباصفاتی است که معرفی کننده شرح داده است مگر اینکه دانش یقینی بدان اوصاف برای وی بنوعی از تواتر واز ناحیهٔ افراد بسیار حاصل شود که مثلا پرندهٔ که بنام ققنس خوانده میشود داری صفاتی چنین و چنان است!

### قاعده درمقومات اشياء

جایز نیست که حقیقت یک چیزرا مقومات مختلفه باشد بر سبیل بدل زیرا ماهیت آن بسبب هریک از این مقومات دگرگون میگردد". و لکن روا باشد که برای وجود چیزی بر سبیل بدل مقومات مختلفه باشد .

وبنابراین اگرکسی بخواهد مقومات مختلفه را برای چیزی جایز دانسته و اثبات کند نخست باید بیان کند که منظور اومقوم ما هیت نیست والبته در این سورد باید احتیاط

ا حاصل کلام این است که علم حاصل کردن باینکه فلان ذات مجهولی، که مخصوص به صفتی چنین و چنانست ممکن نیست مگر به تواتر و خبر متواترهم باید مبتنی بر امر محسوس باشد و بنابراین، این امرهم تنها در محسوسات درست است و در هرحال بیان شد که باسخ فوق تنها در قضایا و تصدیقات جاریست - ققنس برنده بست که خود متولد شده است و زاینده نیست و داستان آن مشهور است. از قطب ص ۱۹۲۰

۷- سئل اینکه حیوانیت با ناطقیت یکبار مقوم انسان باشد و با غیر ناطقیت و مشلا
 ماهلیت بار دیگر مقوم انسان باشد زیرا هریک از ساهیات با هریک از این مقومات مختلف
 میشود .

٣- زيرا با ناطنيت ماهيت انسان تحقق ميابد و با صهاليت ماهيت نرس.

٤- مثلا مانند مخلوقیت برای انسان در هرحال مقومات وجود خارج وغیر ازما هیت است و تعدد آن بلا ایراد است. خلاصه اینکه باید روشن کند که منظور وی اثبات مقومات وجود است نه مقومات ما هیت اشتباه نشود.

رواداشت . تاآنکه مقوم وجود چیزی [ مثلا مانند هیولای معین]که علت آنست امری نباشد که شامل تمام آنچه بعنوان علل مختلفه مأخوذ میگردد بشود .

و [مثلاً مانند صورت هوائی و مائی از جهت تقو م وجود آندویک بار به مائیت و یکبار دیگر به هوائیت در هنگامیکه آب هوا شود] تا در نتیجه آن امر عام [یعنی صورة من حیث هی صورة] خود مستقل به علیت [وجود] آن چیز معین شود نه آنچه بعنوان علل [مأخوذ] شده است [زیرا علت وجود هیولای معین صورت است من حیث هی واز جهت اینکه انفکاک هیولا از آن معنع است نمه آنچه بعنوان علل مأخوذ شده است زیرا هیولی ازآنها منفک میشود].

ودراين صورت دعوى تعدد متمشى لمى شودا

بقید باورتی در صفحه بعد

<sup>،</sup> ـ بطوریکه سلاحظه سیشود عبارت بسیار پیچیده است توضیع آن این است که جایز نیست که علل مستقل یا غیر مستقل بر امری که واحد عددی و وجودی است توارد کند زيرا وجود علت مخصوص مقوم وجود معلول مخصوص است و تعدد علت موجب تعدد معلول است و بر عکس وحدت علت موجب وحدت معلول است مگر اینکه آن امر واحدموجود، دارای شئون و اعتبارات متكثر باشد و همين طور است واحد نوعي به قياس بعلل متخالفة بالنوع و اگر جايز باشد كه معلول واحدرا علل متعدد باشد لازم آيدكه معلول اقوى تحصلا باشد از علت اعم از آنکه علی التبادل باشد یا علی التعاقب و هرگاه در ظاهر اسرعلل اسری سختلف نماید، علیت در حقيقت ونفس الامرطباع مشترك بين آنها ميباشد وخصوصيات دراين هنكام ملغي است وابنجاست كه أكر خصوصيت هريك علت قرارداده شود مغالطه سيشوداما هركاه معلول طبيعت جنسي باشدوداراى وحدت مبهمه، رواباشد متقوم بعلل مختلفه باشد ، مانند جنس نسبت به فصول مقسمه و از این باب است حکم هیولای مشترکهٔ شخصیه که ازجهت صفت ابهام و قصور وحدت شخصیه اش و اینکه توهٔ محض است روا باشد که مستند به مقومات مختلفة الحقایق شود ، سانند جنس و بنا براین شیخ شهاب توصیه کرده است که در این امر احتیاط بکار برده شود باینکه اولا بیان كندكه منظور وى مقومات وجود است و ثانياً دقت و احتباطكند تا اينكه علتي كه مقوم وجود چیزی است و مثلا مانند هیولای معین شامل تمام آنچه بعنوان عللماخوذ میشود نگردد پعنی علت معين وجودى باعلل مختلف على سبيل البدل مشتبه نشود مانند صورت مائيت و هوائيت كه

### قاعده درقاعده كليه

بدانکه[مفاد] قاعه هٔ کلی «وجوب چیزی بر چیزی»را عدم آن چیز در یکی از جزئیات آن باطل میکند و بر عکس[مفاد] قاعدهٔ کلی «امتناع چیزی بر چیزی»را وجود آنچیز در یکی از جزئیات آن باطل میکند.

چنانکه کسی حکم کند که «کل ج بالضرورة ب» و در این بین یک «ج» بیاید که «ب» نباشد در این صورت این حکم وقاعدهٔ کلی[ باطل و] شکسته خواهد شد .

### بتيه باوراي از صنحه تبل

یکبار بواسطهٔ ماثیت وجودش میشود و یکبار به هوائیت در هنگامیکه آب هواشودوهر گه این احتیاطرعایت وجود شاده و روی شود میتوان گفت که آن امرعام که صورت من حیث هی صورت باشد مستقل بعلیت است. و مشخص میشود و علل دیگر با آن تخلیط نمی شود زیرا علت وجود عبولای معین صورت من حیث هی است و آن صورتی است که هیولی نتواند از آن انفکاک بابد نه صورت ماثی و یاهوائی که درانفکاك و تبدل است پس هیولای معین را صورتی باشد من حیث هی صورة پس باید احتیاط شود تا علتی که مقوم هیولای معین است که عمان صورت من حیث هی باشد با علل مختلفهٔ دیگر که صورت مائی و هوائی باشد مشتبه نشود و با مورت این امور واحتیاطات، دعوی تعدد در مقوم وجود باطل است زیرا براین فرض هیولای معین رحایت این امور واحتیاطات، دعوی تعدد در مقوم وجود یاطل است زیرا براین فرض هیولای معین باشد مانند مخلوقیت و حدوث و تغیر برای انسان لکن نه بر مبیل بدل، البته این نظر قطب است که مقومات وجودی علی صبیل البدل باشد و آنچه از این باب دانسته اند صور متعاقبه بر هیولای معینه باشد و مثلا دندان برای انسان مقوم علی مبیل البدل نیست زیرا مقوم وجود انسان معین مطلق دندان است نه دندان معین زیرا معین جست است که شیخ اشراق دستور میکن است که انسان موجود باشد بدون دندان و از همین جهت است که شیخ اشراق دستور میکن است که انسان موجود باشد بدون دندان و از همین جهت است که شیخ اشراق دستور میکن است. از قطب ص ۱۹۰۰.

ا منظور این است که از صورت قاعدهٔ کلی بودن خارج سیشود زیرا تخلف یک فرد و جزئی از جزئیات هرقاعده سوجب سیشود که قاعدهٔ کلیت نداشته باشدو در حقیقت قاعده نباشد شیخ سیگوید هر کجا استثنا آمد قاعده منهدم سیشود .

و هعین طور اگرکسی حکم کند [بحکم کلی] که «معتنع ان یکو کل جب» و سپس یک «ج» یافت شود که «ب» باشد در این صورت نیزآن قاعدهٔ کلی او باطل و شکسته میشود.

و اما اگرکسی حکم کند بحکم کلی که «کل ج ب بالامکان» دراینصورت این قاعده بوجود و یا عدم فردی شکسته و باطل نخواهدشدا.

و کسی که امکان [وجودحمل] چیزی رابطور کلی بر کلی دیگر ادعا کندمثل حمل « باه » بر «جیم» اورا کافی است که بیابد که یکی از جزئیات «ج» «ب» باشد و یکی از جزئیات دیگرآن «ب» نباشد پس [از همین امر] درمیابد که حمل «بائیت» بر طبیعت «جیمیت» معتنع نیست و الاحتی یک واحد از اشخاص «ج»هم متمنع به «ب» نمیشد. و نیز دانسته میشود که حمل «ب» بر «ج» واجب هم نیست والا هیچیک از جزئیات آن از اتصاف بدان عاری نمیشد

و هرگاه طبیعت بسیط نوعی را بنسی باشد ذهنی ر چنانکه بعدها بگوئیم)

مکن است آن جنس در ذهن ، همان طبیعت نوع بودو یا قسیم آن یعنی ممکن است که

متخصص شود به فصل یکی از آن دو مانند «لونیت» زیرا طبیعت لونیت هم ممکن است

که در ضمن میاهی باشد و هم سبیدی یعنی در ذهن مانعی نیست که متخصص

بیکی از آن دو شود و لکن در خارج این معنی متصور نیست چه آنکه «لونیت »

مستقلا [در خارج] وجود ندارد .

پس [بنابراین] در خارج تنها سکن است خصوص «بیاضیت» ویا «سوادیت»بدان پیوندد چنانکه بعد آذکر کنیم و بنابراین برلون کلی [ذهنی] آنچه سکن وروا بود ،

<sup>..</sup> مانند کتابت برای انسان که درامکان آن کافی است که یک فرد از افرادانمان متصف بکتابت شود، در هرحال بوجود یاعدم فردی از افراد قاعدهٔ کلیهٔ که متصف بوصف امکان است از کلیت خارج نخواهد شد البته منظور امکان خاص است.

۲- بطوریکه سلاحظه سیشود منظور بیان امکان خاص است که وجود و عدم،آن را ساوی است.

بر کل الوان وهمه الوان روانبود و برنوع طبیعت نوعیه مثلاً مانند انسانیت تمام آنجه اشخاص آن بانهاویژگی بابند بر نوعشان ممکن و روابود و نیز ویژگیهای هریک ازافراد بر هریک یک ازاشخاص دیگر آن نوع هم ممکن باشد مانند سواد بیاض ، طول و قصر و هرگاه بعضی از ممیزات بر بعضی از اشخاص معتنع باشد قهراً از جهت امری خارج از ما هیت آن نوع باشد . ا

### قاعده واعتذار

مادر این کتاب ازجهت اعتمادخودبر کتبی که در این علم یعنی منطق تصنیف شده است به همین اندازه از مباحث منطق که آوردیم بسنده کردیم و [علت آنکه] در باب مغالطات بحث را گسترش دادیم و [بفزونی رفتیم] این است که اهل بحث بدان خوی گیرند [و آزموده شوند] زیرا جویند گان دانش و اهل بحث خطاها و آزموده شوند] مطابق و فرق مردم میابند بحراتب بیش از مخنان درست آنان بود و بنابراین سود پژوهنده در آگاهی بر مواد ضلط و خطاکمتر

<sup>1-</sup> خلاصة كلام آنكه هرگاه براى طبيعت بسيطة مانند سواد شلا جنسى باشد ذهنى من باشد كه متخصص شود يكى از دو فصل طبيعت نوعيه كه جنس منتزع از آنست، يعنى سواد و يا قسيم آن يعنى بياض شلا هم ستخصص شود به قابضيت بصر و هم مفرتيت بصر و البته اگر طبيعت نوعيه را ياض بگيريم قسيم آن سواد ميشود زيرا طبيعت لونيت هم ممكن است سواد باشد هم بياض و البته در خارج از ذهن يا سواد است يا ياض و تنها بفصل خود متخصص ميشود و اما نوع گرچه ازاين جهت با جنس مشتر ك است لكن درس نوع هر شخصى از اشخاص ممكن است ستخصص بشود به مشخصات آن شخص يا اشخاص ديگر و بالجمله براى طبيعت نوعيه مانند جنس همة آنچه اشخاص آن طبيعت نوعيه بواسطة ديگر و بالجمله براى طبيعت نوعيه مانند مقادير واشكال و الوان باضافه اينكه هر شخصى ازاشخاص طبيعت نوعيه نيز متخصص بامتيازات و مشخصات افراد مندرج در تحت آن نوع ميباشند برخلاف افواع مندرجه در تحت آن نوع ميباشند برخلاف افواع مندرجه در تحت جنس پس نوع با جنس از يک جهت مشتر كند واز يک جهت متباين .

از سود وی ازآگاهی به ضوابط [وقواعد] حق و درست منطق نمی باشد .

و [پیش از این اندر یافتیم که] هم ذکر کلمهٔ امتناع مارااز ذکرسلب ضروری بینیاز میکند و هم ذکر و جوب مارا از ذکر «سلب امتناع » بی نیاز میکند و [ نیز بدانستیم که] ایجاب و سلب امکان رابر ابر است و ترکیبات سمکنهٔ قضایا را حصری نیست .

پسی [بنابراین سراتب مذکور] در این کتاب مختصر تنها بذکر قضایای سوجبه اکتفاکردیم زیرا غرض سا در این کتاب اسری دیگر است .

۱ و هرگاه پارهٔ از اشخاص یکنوع ستخصص به خصوصیات افراد دیگر نشوند مانند
 استناع بیاض بر زنجی وسواد بر روسی از جهت مانع خارجی بود نه ناشی از طبیعت آن .

۲- زیرا همانطورکه ثبوت وحمل چیزی بر چیزی ستلزم ثبوت مثبت له است نفی چیزی از چیزی نیز ستلزم وجود موضوعی است که از آن نفی شده است نهایت در دهنیات وجود موضوع دهنی لازم است و در خارجیات، خارجی.

م- یعنی چنین نیست که نسبت سلبی تصدیق نباشد و بواسطهٔ حرف سلب ممکن است
 ایجاب خارجی برداشته شود لکن ایجاب ذهنی باقی بود.

۱۰ یعنی منظور از امکان امکان خاص است و دیگر بسیاری از قضایا مانندمحمورهٔ شخصیه، سالبه، موجبه، مطلقه، موجهه، بسیطه، مرکبه و جزآنها که با در نظرگرفتن ترکیبات و اختلاطات آنهاراحصری نبودو غرض ما دراین کتاب اثبات حتی و ابطال باطل است و بنا براین با توضیحاتی که پیش از این داده شد قضیهٔ موجبه برای حصول این غرض کانی بودو نیازی به سوالب که در عین مال موجب غلط و خطا و گمراهی است نمی باشد و غرض ما دراین به سوالب که در عین مال سخن را بدرازاکشانیم و همه اقسام قیاسات و مواد و اشکال آنها را برشماریم و اعتبارات بی ثمر را ذکر کنیم و بشرح و بسط دراز گوئیهای دیگران بیردازیم.

و چون [هلف ومطلوب] در دانشهای حقیقی امری یقینی است و [از طرفی] - قضیهٔ مطلقه عامه [که عاری از جهت است] شامل آن نوع ممکن که هیچگاه واقع نخواهد شد نمیگردد زیرا مارا نرسد که گوئیم «کل ج ب» بطور مطلق در هنگامی که بعضی از افراد آن هیچگاه واقع نمی شود مانند «کل انسان کا تب بالفعل»

پس قضیهٔ مطلقه عامه درقضایای کلیه مطرد نخواهد بود مگر درضروریات شش گانهٔ که درکتب منطق مشهور است!.

و برای هریک [ از این ضروریات شش گانه] ضرورتی خاص است بسبب جهتی از جهات [چنانکه در کتب مصنفه معروف است] پس بناچار ماستعرض قضایای ضروریه میشویم زیرا فائدهٔ در مطلقهٔ عامه نبود؟

۱- یعنی در ضمن قضایای ضروریه نوعی از افراد مطلقه که واقع میشود وجود دارد .

پس قضیهٔ مطلقهٔ عامه لازمنیست، پس روشن شد که مطلقهٔ عامه بصورت کلی درست نیست وگفتیم که همهٔ قضایا به موجههٔ کلیه برمیگردد. عبارت سن چاپ کربن با چاپ تهران فرق بسیار دارد، در متن چاپ تهران آمده است: «قانالانقول کل جب مطلقاً الااذالم یقع بعضه ابداً» در متن کربن آمده است «فانالانقول کل جب مطلقاً اذا لم یقع بعضه ابداً» و ظاهراً این عبارت درست تر است،

غلاصة كلام آنكه هر قضيه يا خالى از همه جهات است اعم، از ذاتى و وصفى ياوقتى آزا مطلقة عامه نامند و يه خالى از يكى از جهات نيمت كه آزا موجهه نامند، حال مقيد به ضرورت باشد يا دوام ياامكان حال ضرورت يا امكان يا دوام ، ذاتى باشد يا غيرآن بساطلاق در قضايا مقابل موجهه است و بنابراين قضيه مطلقه هم شامل ضروريه ميشود و هم غيرآن، بجزقضية معكنه ، با بجز ممكنات، زيرا در قضية مطلقه ، حكم بالفعل بيان شلم است و در معكنه بالقوه و بنا براين قضية مطلقه شامل معكنه نخواهد شد و منظو مصنف همين است كه «كلجب» كه قضية مطلقه است و قهرآ فعليت را افاده مى كند ازآن جهت كه اطلاق بر فعليت ميشود شامل معكنات نميشود و كليت ندارد بس از درجة اعتبار ساقط است و افرادى ازآن كه واقع ميشود، مندرج در تحت ضروريات است. منظور از ضروريات شش گانه ضرورية مطلقه و مشروطة عامه و خاصه و وقيه و منتشره و ضرورت بحسب معمول است.

۲- یعنی با وجود قضایای ضروریه، نواندی بر مطلقه سترتب نمی باشد.

و قضیهٔ سمکنهٔ عامه اعم از مطلقهٔ عامه است و شمول و اطلاق آن فزونتر است چه آنکه وقوع افراددر مطلقهٔ عامه متعین بوقت «ما» وغیرمشخص است واین امر خودمشعر بهمان ضرورتی است که در قضیهٔ محیطه ضروریه است بر خلاف ممکنه عامه ۳ .

و بنابر این هرگاه [ازقضیه] امری عامرا اراده کنیم یاجهت عامی رابخواهیم مارا همان امکان عام کافی خواهد بود و نیازی [به مطلقهٔ عامه] که موجب غلط و خطا است نداریم ،

و چون در هیچیک از دانشها از احوال بعض موضوع آن بصورت بعضی نامعین بحث نمی شود [و احوال بعضی نامعین مطلوب نیست]مگر در معرض نقض و ایراد، بنایراین [ از ذکر قضایای بعضیهٔ مهمله صرف نظر کردیمو] آنها را حذف نعودیم ۲.

ا زیرا شامل آن افرادی میشود که واقع میشود و هم شامل آن افرادی میشود که واقع نمیشود ، هم شامل ضروری میشود هم غیر آن.

ب- زیرا اگر متعین نباشد بوتتی از اوتات غیرمعین مطلقه نخواهد بود و معنی مطلق
 این است که بدون تید دروتتی از اوقات باید انجام شود.

٧- یعنی مشعر به ممکنهٔ عامه نیست زیرا امکان مانع ازخلو دائم هم نیست وینا برد این مشعر بضرورتی که در محیطه است نمی باشد زیرا بر ممکنخاصی که اصولا ضرورتی ندارد صادق است بنا براین مطلقهٔ عامه مندرج در قضیهٔ کلیه ضروریه است ولکن ممکنهٔ عامه مندرج درآن نیست.

٤- زيرا مطلقه عامه شامل تمام فعليات ميشودو از طرفي شامل آن افراد ممكني كمه هيچگاه واقع نخواهدشد نميشود ودر موارد بميار موجب غلط و خطا ميشود.

ه یعنی در علوم از احوال و با بعض احوال نا سعین سوضوعات آنها بحث نمیشود و نمیتوان از بعض نامعین بحث کرد . اس قضایای سهمله بعضیه را حلف کردیم نه بعضیات معینه را ازیرا بعضیات معینه بنابر بیان شیخ شهاب سانند کلیات است و در علوم از احوال آنها بحث سشود چنانکه گفته سیشود «واجب الوجود واحد» و «الصادرالاول لاکثرة فیه» و «سحدد بعث میشود چنانکه گفته میشود «واجب الوجود واحد» و «الصادرالاول لاکثرة فیه» و «سحدد

و همانطور که [ پژوهنده ] درهر مورد وهر مطلب و مسألهٔ از سائل علمی پس ازآنکه ضوابط و قواعد کلی آنرا در یک مورد شناخت نیازی ببازگردانیدن اشکال دوم و و سوم بشکل نخستین ندارد. بهمین طریق هم نیازی ندارد که در تمام موارد حرفهای سلبرا جزء محمولات کند و قضایای بعضیه را [بصورت محیطه ] درآورد پس از اینکه در یک مورد ضابطهٔ [و قاعدهٔ] آنرابشناخت . ا

### قاعده دروبران كردن قاعده مشاليان درباب عكس

بدائکه مشائیان عکس مستوی را از راه برهان افتراض و خلف ثابت کرده اند

#### بتيه باورتى از صفحه قبل

الجهات لايتحرك على الاستقاسة ولاينخرق».

خلاصة كلام شيخ دراين اعتذار اين است:

الف تصدیق عبارت از همان نسبت ایجابی نیست که درمالیه حرف سلب قاطع آنست و بنا بر این در قضایای سالبه نیز تصدیق هست پس قضایای سالبه از وجهی وجودی است.

بد ذکر امتناع و وجوب در متنقضیه ، سارا از ذکر سلب ضرورت و سلب امتناع بینیاز می کند .

ج ـ سلب و ایجابدر ممکن خاص مساوی است بس موجبة آن بمالبه و سالبه آن به موجبه تبدیل می شود.

د\_ چون غرض ما از منطق روشن کردن حق و باطل و امتیاز حق از باطل استلذا از ذکر ترکیبات و اقسام سمکنهٔ اتیسه که تنها برای خودنمائی است صرف نظر کردیم،

ه چون غرض از دانشها پیداکردن و بنست آوردن نتایج و احکام قطعی است و مطلقهٔ عامه ماراگمراه میکند لذا ازآن صرف نظر کردیم.

و حون در علوم بعث از بعض مهمل و نامعین نمیشود لذا از بعضیات مهمله صرف نظر نمودیم.

۱-هرگاه کسی در یک موردخوابط و قواعداسری را شناخت نیازی ندارد که در تمام موارد آنوا معمول دارد و مثلادر هرموردجداگانه شکل دوم و سوم را به شکل اول برگردانند و یا حروف سلب را جزو معمولات یا موضوعات کند و یا در همهٔ موارد بعضیات را بصورت کلیات وسوالب را بصورت موجبات درآورد،

و برهان خلف در عکس نیز ستنی بر برهان افتراض بودا.

پس گوئیم هرگاه چیزی از «ج» بالضرورة «ب» نباشد لازم آید که هیچ چیز از «ب» بالضرورة «ج» نباشد و اگر چنین نباشد لازم آید که لااقل بعض «ب ج» صحیح و ممکن باشد و در این صورت بعض «ب» را چیز معینی فرض میکنیم که مثلا «د» باشد پس بنابراین از یکطرف «د» همان «ب» خواهد بود و از طرفی دیگر «ج» میباشد پس بناچار چیزی از آنچه موصوف به «ج» است موصوف به «ب» هم میباشد در حال که [دراصل قضیه] گفته شد که هیچ فردی از افراد «ج» بالضرورة «ب» نیست [و این خلاف فرض است] و عکس موجه کلیه و جزئیه را نیز برهان افتراض ثابت میکنند و گاهی هم ببرهان خلف ثابت میکنند و برهان خلف گاهی مبتنی بر افتراض است زیرا برهان خلف ثابت میکنند و برهان خلف گاهی مبتنی بر کس البه افتراض است و در آقضیه آ سالبه همانطور که یاد آور شدیم ناچار باید برهان افتراض بکاررود و افتراض بعینه شکل سوم است که حد وسط در آن دوضوع هر دومقدمه است زیرا در روش افتراض چیزی را طلب می کنند که مثلا «جیمیت» و «بائیت» است زیرا در روش افتراض چیزی را طلب می کنند که مثلا «جیمیت» و «بائیت»

ا مثلا در سالبه ضروریه و دائمه و موجبه کلیه و جزئیه متوسل بدلیل افتراض شده اند و سا بعدها بیان خواهیم کرد که برهان خلف نیز در عکس بینی بر افتراض است.و دراین جا شیخ شهاب عجالة روش مشائیان را در باب اثبات عکس سالبه ضروریه ببرهان افتراض بیان کرده است بدین بیان که ...

۲-حاصل کلام اینکه شائیان عکس موجبهٔ کلیه و جزئیه را ببرهان افتراض بلکه بشکل سوم ثابت کرده اند زیرا شکل سوم در مثال عین برهان افتراض است چنانکه گفته انداگر «لاشیی من «ج» بالفرورة نیز درست خواهد بود والا باید «بعض ب ج» ممکن و درست باشد و دراین صورت آن بعض براهد» فرض میکنیم و میگوئیم «کل دج» و کل «دب» پس «بعض ج ب» است و این همان شکل سوم است و از رفرنی چون شکل اول بدیهی الاتتاج است شکل سوم را هم برای آزمایش در صحت و سقم آن بشکل ولی بر میگردانند یه نی آزرا بعکس موجبتین بومیلهٔ شکل اول ثابت میکنند و این دوراست و نیز لازم میاید شکل سوم بوسیلهٔ عکس موجبتین بومیلهٔ شکل اول ثابت میکنند و این دوراست و نیز لازم میاید شکل سوم بومیلهٔ عکس موجبتین بومیلهٔ شکل اول ثابت میکنند و این دوراست و نیز

میکنند بعکس [موجبهٔ کلیه و جزئیه] و بنابراین [مستلزم] دور میگردد. ولازمآید که [شکلسوم] بهچیزی ثابت شود که خودسین اوست[یعنی عبارت از بیان کردن چیزی بود بدآنچه خود بآن بیان شود].

و آنگهی بکار بردن برهان خلف در عکس قضایا سطبوع [طباع] نبود زیرا برهانخلفاز نوع تیاسات رکبهاست و کسی که قیاسات و نتیجه گیری از آنها را نشناخته باشد [ اگر از ذوق، و قریحهٔ سالم برخوردار باشد] و ویرا سلاست قریحه در معرفت صحت قیاس بودن آن کافی باشد پس باید بهمین مقداراز آگهی [و همان قریحهٔ سالم] در تمام مطالب علمی قانع باشد و بنابراین نیازی به بدراز کردن بحث [و بیهوده گوئی] در قیاس خلف ندارد و با این وصف من مذکر آن نیستم که انسان از برهانخلف هم بهرمئد میشود و بوسیلهٔ آن درستمی نتایج قیاسات را میشناسد و اگرچه [از حقیقت آن بهرمئد میشود و بوسیلهٔ آن درستمی نتایج قیاسات را میشناسد و اگرچه [از حقیقت آن احکام آن نیز آگاه نباشد و نداند که از راه برهان خلف هم میتوان صحت عکوس احکام آن نیز آگاه نباشد و نداند که از راه برهان خلف هم میتوان صحت عکوس مینوان محت عکوس مینوان مینوان محت عکوس مینوان مینوانیم نامی مینوان مینوان مینوان مینوان مینوان مینوان مینوان مینوان آن مینوان مینوانیم نامیده مینوان مینوانیم نامید مینوان مینوانیم نامید مینوان مینوان مینوانیم نامید مینوان مینوانیم نامید مینوان مینوانیم نامید مینوان م

مضافاً برآن برهان، خلف در بیان اینکه تنها این امر همان عکس اصل است و نه غیرآن کافی و رسانیست زیرا مثلا اگرکسی ادعا کند که هرگاه [این قضیه] «لاشیئی من ج ب بالضرورة» درست باشد منعکس میشود باین قضیه که «بالضرورة

ا- فرق بین قیاس معتقیم و قیاس خلف این است که در قیاس معتقیم اولا وبالذات و نخست، متوجه بائبات مطلوب میشود و از مقدماتی تشکیل میشود که مناسب با مطلوب باشد و مقدمات آن یا مسلم الثبوت است یادر حکم مسلم الثبوت است یادر حکم مسلم الثبوت است باد استوجه ابطال نقیض مطلوب میشود و مسلم الثبوت بودن در مقدمات آنها شرط نیست بلکه بر فرض ثبوت، فلان نتیجه را میدهد و بر خلاف قیاس مستقیم نتیجه در آن نهاده شده است بدین طریق که از مطلوب نکند بلکه موضوع درآن است به نقیض آن انتقال حاصل میشود، چه بسا که دلالت بر نفس مطلوب نکند بلکه دلالت براعم از مطلوب یا اخص از آن و یا مساوی باآن کند و بنابراین در قیاس خلف باید مطلوب بدرستی معین شود .

لیس بعض بج» وگرنه «کل بج»خواهد بود پس فرض میکنیم که آنچه از «با» موصوف به «جیمیت» است «د» باشد چنانکه قبلا داستی. و دراین صورت لازم میآید که چیزی از «ج» «د» باشد درحال که در اصل قضیه گفتیم که «لاشیی، من ج ب» و این محال است پس صحت عکس بدین صورت و بدین بیان دلالت ندارد که تنهاآن امرخاص عکس او میباشد.

و چون برهان خلف به تنهائی رسا و کافی نیست و سمکن است که درستی عکس قضیه را از راهی دیگر بجز این راه روشن ساخت همچنانکه بیان کردیم با کی نخواهد بود [که ازآن راه بیان شود] و همین طوراست بیان ما در دوشکل دیگر بدون آذکه نیازی به عکس و خلف باشد.

و مدعی را نرسد که گوید برهان خلفی که در عکس قضایا بکار برده می شود قیاس نیست زیراکسی که قیاس را بخوبی بشناسد و خلف راهم بداند ، میداند که خلف هم قیاس است، .

بجز اینکهبرهان خلف عکس مبتنی بر قیاس استثنائی و نیزاقترانی شرطی بود رزرا مطلوب ما در عکس هم قیاس شرطی بود و آن گفتارما بود [که گوئیم] «کلسا کان لاشیئی من ج ب» «فلا شیی من ب ج» و از جمله صورت های خلف عکس این است که بگوئیم هرگاه «لاشیئی من ج ب» درست باشد و «لاشیئی من ب ج»درست نباشد لازم آید که لااقل «بعض بج» درست باشد.

پس جملة اول همان مقدم استو تالى «يصع بعض بج»بود".

پس همین تالی را گرفته و درمقدمهٔ دیگر، مقدم قیاس قرار میدهیم و میگوئیم: کلما یصع «بعض ب ج» فیصح «بعض جب» و آنرا بعقدمهٔ اول مقرون میکنیم پس

الدرستن چاپ کربن جملهٔ «لیس لمدع » است که معنی این میشود که هیچ مدعلی را نرسد، نه مدعی معین.

۲- نه اقترانی حملی.

<sup>۔</sup> تالی « فیصح ہمض ب جہ خواہد ہود.

نتیجه میدهد که اگر «لائییءمن جب» درست باشد و «لائیئیمن بج» درست نباشد لازم آید که «بعض جب» درست باشد و [بدین ترتیب] قیاس اقترانی که سر کب از دو قضیهٔ متصله بود بوجود میآید و حد اوسط حذف میشود و سپس نقیض تالی همچنانکه بدانستن استفنا میشود، و مقدمهٔ دوم! اگرچه مرکب از دو قضیهٔ بعضیه حملیه است لکن کلی است ".

زیرا عمومیت شرطیات باعداد نمی باشد و بلکه باوضاع و اوقات است و چون [حال عکس و خلف] بدائسان بود که گفتیم پس قیاس خلف در حکس [بطورغیر تام الصورة] مذکور است پس لازم میآید که قیاسات مبتنی بود بر برهانهائی که حجیت آنها تمام نمیشود مگر بسبب آن [قیاسات] '.

و بلکه حق[و صواب] این است که گفته شود در صحت[و درستی] اشکال بجز تنبه و اخطار ببال بامر دیگری نیاز نبودو ضوابط [جامعتر و در عین حال] کمتر بهتر و مفیدتر بوداز ضوابط و قواعد بسیاری که محتاج بتکلفات و اعتذارات مست بنیاد بود<sup>3</sup>.

### فصل سوم دربعضی ازداوریها و لکته های اشراقی

و نظر در بعضی از قواعد تاآنکه [در خلال آن] حق از باطل باز شناخته شود و علاوه خود جاری مجرای امثله و نمونه هائی برای پارهٔ از مخالطات بود.

و [پیش از ورود دراین مبحث] باید مقدمه را یاد آوشده ، [وبرنگاریم]

<sup>،</sup> یعنی : کلما یصح بعض ب ج فیصع بعض جب ،

۱۲ یعنی در شکلو لفظ، سرکب از دو قضیهٔ بعضیه است لکن در معنی و واقع کلی است .

ب- یمنی قیاس خلف در عکس وجود دارد لکن صورت و شکل آن تمام نیست یا ازآن
 جهت که مبتنی بر افتراض است و یا ازآن جهت که متعین نیست.

ع۔ و بطلان این امر تبلا بیان شد,

که درآن برای بعضی از چیزها، اصطلاحاتی بنهیم [تابدان سبب راه وصول بمقصود هموارگردد] و خود مقدمهٔ باشد برای رسیدن به مقصود.

#### مقدمه

و آن مقدمه این یود: هرچیزی که ورا در خارج ذهن وجودی بود یا حال در درغیرو بالکل شایع درآن بود، آنرا هیأت نامیم و یا بالکل و بر سبیل شیوع حال در غیر نبود آنرا جوهر نامیم، و در تعریف هیأت نیازی به قید «لا کجره منه» نبود،.

ریرا جزء [هیچگاه] شایع در کل نبود و اما «لونیت» و «جوهریت» و امثال آنها بنا بر قاعدهٔ اشراق اجزاء خارجی نمی باشند چنانکه بزودی بیان خواهیم کرد. بنابراین نیازی بذکر قید [«لا کجزه منه»] بعنوان احتراز ،ازغیرآن نبودپس مفهوم جوهر و هیئت معنی عام میباشد.

بدانکه چون [استقرار ووجود] هیأت در معل بود [و پایدار بآن است] پس فی نفسه و در حد ذاتش نیازمند شیوع در معل بود پس این نیاز همچنان بابقاءآن پابرجاست و هیچگاه متصور نبود که پایدار به خود بود و نیز نتوان تصور کرد کهاز معل خود [بمحل دیگر] انتقال یابد زیرا در هنگام انتقال لازم است کسه

ا منظور رد بر تعریف سائیان است که در باب عرض گفته اند « العرض ما یحل فی غیره لاکجزه منه» زیرا جزه یا مقدار ی است مانند نیم دراع یا غیر مقداری است مانند در سواد و «جوهریت» در انسان. جزه بمعنی اول با قید « شایعاً فیه بالکلیة» خارج میشود و اما لوئیت وجوهریت و جزآنها همچنانکه در متن بیان شده است، اجزاه خارجی نمیباشند بنا بر قاعدهٔ اشراقیان و این مطلب بعدها بیان میشود.

خلاصهٔ کلام آنکه منظور از چیزهائی که در خارج ذهن وجوددارد، چیزهائی است که سکن الوجودند، نه واجب و منظور ازحال، حلول کنندهٔ و پراکنده در چیزی دیگر است، ومنظور ازهائت عرض است، قطب ص ۲۰۲۱، ۱۰۳۰۰

بـ منظور از عام کلی آست. مراد بیان کلی بودن مفهوم و معنی جوهر و عرض است زیرا
 نفس تصور آنها مانع از وقوع شرکت در آنها نمی باشد.

<sup>-</sup> والا لازم آید که مادام که باقی است افتقار آن باتی نباشد .

[اولا] خود مستقل بحرکت بودا و [ثانیاً]دارای جهات وستقل به جهت بودا و [ثالثاً] مستقل بوجود بودا.

پس لازممیآید که اورا بعدهای سه گانه باشد وبنا براین جسم بودنه هیئت،
و جسم جوهری است که صحیح باشد که مقصود باشارهٔ حسیه واقع شود و آشکار
است که [چنین موجودی] از درازا و پهناو ژرفنا تهی نبود و حال آنکه درهیئت
هیچیک از اینها نبود پس هیئت و جسم سباین اند. و چون همهٔ جسم ها در
جسمیت[با یکدیگر] شریکند و[در رنگها] مانندسیاهی وسییدی جدائی و افتراق دارند.

پس [درمیابیم که سیاهی و سپیدی] زائد بر جسمیت و جوهریت است وبنابراین سیاینانند .

وبدانکه اشیاه [ یعنیآنچه موجود در خارجاست] منقسم میشوند بواجب و سمکن، ممکن چیزی است که از ناحیهٔ ذات خود وجودش بر عدمش رجحان نیابد پس بناچار وجود او بسبب حضور علتش رجهان یابد و عدمآن بسبب عدم علت سبب عدم علت است که از دومالت [وجود علت] واجب شودو [بعدم علت] معتنع گرددودرهریک از دومالت [وجود عدم] همچنان ممکن باشد.

۱- زیرا معنی حرکت از معلی به معلی همین است.

٧ - زيرا نياز به مامنه الحركة و مااليه الحركة دارد.

۳- زیرا حرکت معدوم معال است پس اورا مدامر لازم است. حرکت، جهات و وجود و هرموجودی که پدین اوصاف باشد دارای ابعاد مدگانه است وجسم است پس عرض نیست و این خلاف فرض است.

<sup>؛</sup> بعنی سابه الاشتراک و سابه الافتراق که جسمیت اجسام و الوان و رنگهای آنها . باشد متباینانند.

خلاصهٔ کلام آنکه هیلت از محل خود نقل نمیشود و نیازآن بمحل و شیوع درآن میشکی است و بالذات این نیاز با او هست و میان اجسام و اعراض تباین کلی است.

بقیه پاورالی در صفحه بعد

و اگر چنانکه بعضی گمان کردهاند، وجود ممکن را از اسکان منسلخ کندو واجب کنددرست باشد، لازم آید که عدم نیز آنراازعدم خارج کرده سمتنع کندود رنتیجه لازم آید که هیچگاه سمکنی نباشد و [این اسر بدیهی است که] هر چیزی که وجودش وابسته به غیر است در هنگام عدم آن غیر هستی نبابد پس آن غیر را در هسئیش مدخلیت است و بنابراین وجود آن فی نفسه سمکن است و بنا ازعلت، آن خواهیم نه بسبب وجود آن، وجود چیزی دیگر [بطور بتی] واجب شود و تأخر وجودش از وجود آن سیباشد و بناچار وجود شرایط و زول سوانع نیز داخل در آن سیباشد ا

زیرا اگرموانع برطرف نشود وجود ممکن همچنان نسبت بآنچه علت آن فرض شده است بعنوان ممکن باقی می ماند .

و هرگاه نسبت وجود بدانجه فرض شده است که علت آن باشدهمچنان نسبت

بتيه ياورتي از صنحه لبل

و\_ موجودات خارجی منقسم بدو قسم میشوند و الا با قطع نظر از وجود خارجی هرچیز منقسم به سه قسم میشود واجب, سمکن. سمتنع.

بعنی نه وجود آنرا ممکن سکند و نه عدم آنرا معتنع میگرداند، منظور این است که ممکن در هیچ حال از اسکان ذاتی خودسلخ نخواهد شد این امر اعتراض بر نظر مشائیان است که گویند «الشیئی مالم یجب لم یوجدویا مالم یعتنع لم ینه دم» شیخ اشراق گوید در هردوحالت (وجود و عدم) اسکان ذاتی آن باقی است گواینکه مشائیان نیزهمین را گویند ولکن آن وجوب و استناعی که گویند وجوب و استناع بالغیراست و آن منافاتی با اسکان ذاتی ندارد و قطب الدین هم همین معنی را تأیید کرده است.

الله بعنی با این فرض لازم سیآید که سمکن فرض نشود زیر هراسری که ستصور شود یا درجهان خارج وجود دارد و یا وجود ندارد ویا این فرض آنچه وجود دارد واجب است و سرآنچه وجود ندارد سعتم است.

بـ وهرچیزی که در وجودش غیری مدخل باشدسکن است لمینقسه.

ب منظور بيان علت تامه است و ابن تعريف تعريف،علت تامه است نه فاقعه.

٤- يعنى داخل در علت تاسه.

ه زیرا اگر شرایط موجود باشد و لکن موانع برطرف نشود همچنان بحالت اسکان باقی است و علت تامهٔ وجود تحقق بیدا نمیکند .

امکانی بماند و وجود و عدم آن رجهانی نیابد علیت و معلولیتی در بین نخواهد بود و بازگشت این امر بدان نیست که عدم خود کاری انجام میدهد، و بلکه معنی دخول عدم در علیت این است که هرگاه عقل وجوب معلول را لحاظ کند آن معلول را بدون زوال مانع حاصل و تحقق پذیرنده نمی یابد [و این خود روشن است].

و علت را بر معلول تقدم عقلی است نه زمانی و گاه باشد که علت و معلول در یک زمان همراه [و باهم] باشند مانند «کسر»با «انکسار» که مثلا گوئیم «کسر فانکسر » نه برعکس.

و از جملهٔ اقسام تقدم تقدم زمانی است و از جمله، تقدم مکانی و یا وضعی است چنانکه در اجرام و یا تقدم شرنی است بر حسب صفات اشرف .

و جزء علت گاهی زماناً متقدم بر معلول است و گاهی ستقدم به تقدم عقلی است و [عقلا متقدم است] .

و در اینجا اس دیگری هست که پارهٔ از مسائلی که ما در در راهودرصدد بیان آنها هستیم برآن مبتنی بود ا پس گوئیم ن

ام یعنی مادام که علت تامه پدید نیاید و شرایط موجود و موانع مفقود نشود نسبت و جود بعلت مفروض همچنان نسبت امکان است و علیت و معلولیت در کار نیست.

٧- يعنى اينكه زوال مانع را جزء علت دانسته اندوباين معنى نيست كه عدم كه وال مانع باشد مستقلا عليت داشته باشد.

س- این در صورتی است که علت و معلول هردو زمانی باشند که گاهی اینطور نیست مانند مجردات که زمان نمی باشند و بهرحال وجود معلول از علت تامه تخلف نخوا هد کرد اعم ازآنکه زمانی باشد یاغیرزمانی و تقدم علت برمعلول زمانی نیست .

۶- مانند تقدم پدر بر پسر این نوع تقدم را تقدم بالطبع هم گویند لکن دراجزاه زمان در تقدم مکانی مانند تقدم امام برماموم ووضعی مانند تقدم فلک زحل برمشتری، ظاهراً کلمهٔ « اووضعی» نارساست.

-- یعنی تقدم بالشرف مانند تقدم معلم بر متعلم.

٧- مانند تقدم چوب بر صندلي كه علت مادي استو مانند تقدم واحد بر اثنين.

ر۔ یعنی تقدم عقلی است نه زمانی مانند تقدم صورت و شکل صندلی بر وجود خارجی آن که علت صوری است.

٩- و بدين جهت واجب است كه در همين مقلمه آن امررا نيز بيان و روشن كنيم .

بدانکه هر سلسلهٔ [از سوجودات] که در بین آنها ترتیب باشد هر گونه ترتیبی که بود و آحاد آنها در وجود سجتم باشد و آنها را نهایت و بایان واجب است زیرا بین هریک ازیکان این سلسله و یکان دیگرآن که فرض شود و هرگاه عددی نامتناهی بود لازم آید که [نامتناهی] محصور بین حاصرین باشد و این اس محال است و این است محال است و این است

و اگر درآن سلسله دویکانی یافت نشود که [اعداد] سابین آن دو نامتناهی نبود و پس لازم آید که هیج واحدی نباشد مگر اینکه [اعداد] بین آن و بین هسرواحد دیگر درآن سلسله که فرض میشود متناهی بود و بنابراین واجب خواهد بود که تمام آن سلسله متناهی بود.

این برهان در بیان تناهی اجسام نیز جریان میابد [بدین بیان] که سلسلهٔ از از حیثیات مختلفه یا اجشام مختلف را فرض کرده عیناً برهان مذکور در آن جریان داده میشود، و نیز ترا رسد که که یک مقدار متناهی را ازوسطآن سلسله معدوم انگاری باینکه فرض کنی که [گویا]نیست و فرض کنی که دو طرف این سلسله ییکدیگر پیوسته شده باشد [یا شود].

یکبار اینطور می انگاری و بار دیگر ، سلسلهٔ فرض می کنی که آن مقدار م

١- منظور شيخ شهاب بيان بطلان تملسل و اثبات تنآهي ابعاداست.

٧- چدوضعی باشد چنانکه دراجسام است یا طبیعی باشد چنانکه درعلل و معلولات ـ

۳. و بنابراین درموجودات بدون ترتیب مانند نفوس ناطقه و غیر مجتم الوجودمانند موادث کرچه حوادث مترتب اند دروجود، برهان تناهی جریان ندارد.

۱۵- یعنی بین هردو واحدی که درسلسله فرض شود.

ه۔ یعنی تناهی باشد.

من میثیات مختلف هنگامی است که اثبات تناهی دریک جسم باشد و آنرا برهان حیثیات گویند.

ب نخست فرض کنی که یک قسمت ازوسط حلف شده استوسیس دوطرفی وا که بین آن دو ، خلاء حاصل شده است بهم ستصل کنیم .

٨ يعنى معدوم انگاغته شدهاست در سلسله اول.

مفروض همچنان درآن باشد بطور یکه گویا دوسلسله است و دراین صورت یکی ازآن دورا در وهم بر دیگری منطبق میکنی و یا اینکه عدد هریگ ازآن دورا [در عقل] مقابل عددآن دیگر قرار میدهی (در صورتیکه از نوع اعداد باشد) در این صورت ناچارباید بین آن دو تفاوت باشد.

و این تفاوت در وسط نخواهد بود زیرا بفرض دوطرف سلسلهٔ نخسترابهم پیوستیم پس بناچار واجب است که این تفاوت در طرف باشد پس سلسلهٔ ناقص در طرف سلسلهٔ خود متوقف سیشود وآن سلسلهٔ زائد بیک اندازه که متناهی است برآن دگر فزونی سی یابد [و بدیهی است] که آن سلسلهٔ مفروض [ناستناهی] که بمقداری متناهی بر سلسلهٔ متناهی فزونی دارد خود متناهی بود، و بواسطهٔ همین برهان وجود تناهی در همهٔ ابهاد و علل و معلولات و جزآنها ثابت و روشن خواهد شد. ا

#### حكومت دراعتبارات عللي

اطلاق [وحمل] وجود برسیاهی و جوهر و انسان و اسب بیک معنی ومفهوم بود و بنابر این مفهوم وجود معنی معقولی بود که عامتراز ازهریک ازآنها بود وهمین طور است مفهوم ماهیت بطور مطلق و مفهوم حقیقت وذات و شیئیت بطور مطلق و [ از این جهت] مارا رسد که مدعی شویم که اینگونه محمولات [بطور قطم] اعتبارات عقلی محفی اند نزیرا اگر [فرضاً] وجود عبارت از مجرد سیاهی بود قهراً به همان معنی بر سپیدی حمل نشود و نیز [متفقاً و معاً] بر سپیدی و جوهر حمل نگردد د.

<sup>1-</sup> ابن قاعدة كلى است كه «الزائد على المتناهى بقدرالمتناهى ستناه».

۷- درنزاع بین پیروانشاء که گویند وجود ماهیات دراذهان واعیان زائد برماهیات است و بین مخالفان آنان که گویند وجود تنها دراذهان زائد برماهیات بود. از قطب س ۱۸۲

ب یعنی ماهیت من حیثهی بطور غیر مقید وشیئیت و حقیقت وذات هریک بطورغیر مقید بمصادیق متمین.

ع درنسخهٔ چاپ قدیم بجای فندعی فیدعی آمده است. قطب ص ۱۸۳

هـ يعنى اگر تنها سياهى بود.

<sup>-</sup> این امور اعتبارات عقلی محض اند که درادهان بر امور متعدد حمل میشوند نه دراهیان و بالجمله وجود نه بیاض است نه سواد ، نه جوهر ونه عرض و...

و اگر [وجود] اعم از جوهریت گرفته شود [و در عین حال دراعیان زائد برآن بود] در این صورت یا حال و حاصل در جوهر و قائم باو بود و یا مستقل بوجود و قائم بخود بود اگر مستقل در وجود و قائم به خود بود لازم آید که جوهر متصف بآن نگردد زیرا نسبت آن [ وجود بنابراین فرض] به جوهر وغیر جوهر برابر بود آبنابراین که مستقل بذات باشد] ونیز اگر فرض شود که وجود حاصل در جوهر باشد شکی نیست که [دراین صورت] حاصل برای آن میباشد و حصول خود عیناهمان وجود است، پس گوئیم که وجود هرگاه حاصل باشد عیناموجود خواهد بود و و مود این موجود بودن آن نیز بمعنی نفس وجود گرفته نشود گوئیم که لازم آید که صدق و حمل موجود برنفس وجود و بر غیر آن بیک معنی نباشد زیرا [با این فرض] مفهوم موجود در اشیاء «شیئی له الوجود» است و در نفس وجود عبارت از خود موجود است و حال آنکه ما آلرا برهمه تنها بیک معنی اطلاق و حمل کنیم آ.

سپس گوئیم هرگاه مثلاسوادمعدوم باشد قهرآوجود او حاصل نباشد و بنابراین وجود آن نیز معدوم بود و باین ترتیب

ا درا مرموجودی درخارج یا جوهر است یا عرض.

۳- زیرا قیام جوهر به جوهر محال است و علاوه نسبت چوهر به جوهرو عرض یکسان بود و اگر متصف بسه عرض هم شود و اگر متصف بسه عرض هم شود لازم آید قیام جوهر بعرض ،

۳- زیرا اگر جوهر باشد نمبتآن به همه جواهر واعراض یکمان بود و لازم آیدوجود جوهربالعرض باشد.

ه زیرا حاصل عیارت ازموجود است و فر است که وجود حاصل درجوهر است و هر موجودی را وجودی لازم است بس لازم سیاید که که برای وجود، وجود باشد همینطور تابی نهایت و این ایراد بواسطهٔ فرض زائد بودن وجود برما هیت دراعیان بدید میآید.

ه۔ یعنیگفته شود که سوجودیت آن و وجودآن باکی است.

٦- و بنابراین بناچارهاید وجود راموجود گرفت چنانکه دراشیاه دیگر دراین صورت دچار تسلسل میشویم پس باید بگوئیم که وجود دراعیان زائد برماهیت نیست بلکه در اذهان است.

هرگاه وجدود را تصور کنیم وحکم کنیم که موجود نیست لازم میآید که مفهوم وجود غیراز مفهوم موجود باشدا.

سپس اگر بگوئیم که آن سوادی که سعدوم انگاشتیم وجود یافت و وجود آن که حاصل نبود حاصل گشت در سیابیم که حصول وجود غیر از وجود سیباشد ولازم سی آید که برای وجود وجود باشد ونقل کلام بوجود وجود میکنیم و بدین نحو بطور بی نهایت ادامه میابد و [بیان شد که] اجتماع صفات مترتبهٔ نامتناهی محال است.

وجه دیگر: اینکه مخالفان این دسته که خود نیز از پیروان مشاءاندوجودرا فهم کردهاند و لکنشک کردهاند که آیاآن وجود در اعیان حاصل است یانه همچنانکه

ام این برهان برای بیان این معنی است که مفهوم موجود غیر از مفهوم وجود است و ضمناً شیخ دراینجا در مقام اثبات مطلوب که ناشی از فرض زیادت دراعیان است بین سواد و وجود مقایمه کرده است توضیح این عبارت این است که هر معنائی بجز وجود ممکن است از وجود منفک گردد و حکم شود که معدوم 'ست و شلا در باب حواد باید گفت که میثوان آنرا معدوم فرض کرد زیرا هرگاه نفس ساهیت حواد ملحوظ شود حاصل در خارج نخواهد بود و میتوان آنرا عاری از وجود دانست زیرا سوادخودش خودش است فقطنمیتوان از آن سوادیترا سلب کرد لکن میتوان وجود را از وسلب کرد و سلب وجوداز آن باین معنی است که تقررخارجی نیافته است درحال که این معنی در نفس وجود درست نیستو نتوان گفت که «الوجود لیس بعاصل» زیرا وجود «مایه العصول» است همانطور که نتوان گفت که «الوجود لیس موقعی که گوثیم وجود حواد غیر حاصل است برای آن این معنی رامیخواهیم که حواد غیر ازوجود و موجود است پس مامیتوانیم نفس ماهیت سواد را ملحوظ کنیم وازو وجود را سلب کنیم و به دیهی است که ماهیت سواد در خارج معدوم است سپس فرض کنیم که اولا سواد معدوم وجودیافت و سپس حاصل شد .

<sup>7-</sup> با این مقایسه شیخ میخواهد ثابت کند که اگروجود امری عینی بود و درخارج بود و درخارج بود و درخارج بود و در خارج زائد بر ماهیت باشد و تقرر خارجی داشته باشد باید موجود باشد درخارج و مابین آن و سایر اشیاه فرتی نباشد و لازم آید که حصول وجود غیر از خود وجود باشد و بالاخره برای وجود وجود باشدوتسلسل لازم آید و معظورات و ایرادات دیگریس وجود امری اعتباری ذهنی است نه حصول خارجی. از قطب ص ۱۸۲-۱۸۶.

در اصل ماهیت [کهاورا فهم کردهاند و شک کردهاند در حصول آن] و بنابراین لازم آید که برای وجود وجودی دیگر باشد [ وتسلسل محال لازم آید] وباین بیان روشن شد [و این بیان مفید این معنی است] که در عالم وجود چیزی که عین ماهیت آن وجود باشد آنیدت.

زیرا [با این فرض] پس ازآنکه مامفهوم آنرا تصور کردیم [ و مفهوم می را تصور کردیم که عین ماهیت آن وجود بود] شکخواهیم کرد که آیاآن راوجودی [در خارج] هست یانه پس لازم آید که برای آن و جود دیگری باشد زائد بس آن و تسلسل لازم میآید.

ر. یعنی ساهیت را فهم کرده اند و لکن در وجودآن دراعیان شک کردهاند.

ب این استدلال نیز برمبنای زائد بودن وجود است بر ساهیت دراعیان،طریق استدلال آنان این است که ما دو ماهیت را تعقل میکنیم عاری از وجود وچه بما پس از تعقل دروجودش شک میکنیم و هردو اسری که یکی ازآن دو تعقل شود و دیگری باآن تعقل،نشود مغایرند در اعیان پس وجود مغایر یا ماهیت است و دراعیان زائد برآنمت،این استدلال را مخالفان آنان رد کرده اند و گویند وجود غیر زائد است بر ماهیت دراعیان و الا تسلسل لازم آید، زیرا لازم آید و جود نیز زائد بر وجود باشد به عین همان برهان، زیرا ساوجود را فهم میکنیم مثلا مانند و مود عنقاء و شک میکنیم که آیا دراعیان هم حاصل است یانه و هرگاه دووجود یعنی وجود عنقا و حصول آن دراعیان یکی بود (یعنی وجود وجود آن) مستع بود که یکی از آن تعقل شود و دیگری تعقل نشود بلکه مشکوا کی باشد و سپس نقل کلام بوجود وجود شود و وجود وجود ، دیگری تعقل نشود بلکه مشکوا باشد و سپس نقل کلام بوجود وجودی دیگر باشد» ردبر وجود و تسلسل لازم آید از جمله «و بنا براین لازم آید که برای وجود وجودی دیگر باشد» ردبر نامندلال قسمت اول است که وجود را زائد بر ماهیت میداند پس دراین وجه، استدلال پیروان نامنده است وسپس آنها را ملزم کرده است باینکه اگر این استدلال درست باشد لازم آید که برای وجود وجودی دیگر و ... و البته این الزام و ردهم سربوط باسته دیگری از سائدان است.

٧- يا وجود عين ماهيت آن باشد مانند (واجب لذاته) بنا برآنچه مشائيان گويند.

٤- يعني مفهوم چيزي كه وجود عين ماهيت آن باشد مانند واجب الوجود.

ه منظور این است که که اگر استدلال ستائیان درست باشد در تمام سوارد ایسن استدلال جریان میابد حتی در واجب الوجود ولازم آید که اصولا در عالم وجود چیزی نباشد که وجود عین ذات او باشد. از قطب ص ه۸۹-۱۸۰.

وجه دیگر ـ هرگاه وجود وصف ماهیت و[زائدبرآن] باشد ناچار آنرانسبتی خواهد بود بیاهیت وبرای آن نسبت وجود و [حصولی ] خواهد بود در خار ج و برای وجود آن نسبت نیز نسبتی خواهد بود بدان نسبت و تسلسل لازم آیسد ۲.

وجه دیگرآنکه مرگاه وجود حاصل در اعیان باشد وازطرفی جوهر نباشد نهس متعین است که هیئت در چیزی باشد و با این فرض گوئیم نتواند نخست و مستقلا [تحقق] و حصول پذیرد و سپس محلش حاصل شود که [در نتیجه] قبل ازمحلش موجود باشد و و و و و و بازن تواند که محل آن باآن موجود شود زیرا براین فرض لازم آید که محل با وجود و جود بابد نه بسبب وجود و این امر محال است و بازنتواند که بسبب وجود و این امر محال است و بازنتواند که بسبب وجود شود ظاهر است.

ونیز هرگاه وجود دراعیان ژائد بر جوهر باشد ناچار باید قائم به جوهر باشد.

٧\_ ينابر رأى مشائيان ۱ و زائد بر آن باشد در اعبان بنا بفرض آنها ٤\_ چون بفرض آنها مفت برای ماهیت است و ۲- تعلمل درنسیتها . ه يعني عرض حال در محل باشد زيرا هر ممكن اوماف، جواهر نمی باشند موجودی یا جوهر است یا عرض ، اگر جوهر تباشد عرض است و اگر عرض باشد بناجا را ید يا قبل از محل يا بعد از آن و يا با آن باشد و هر سه اسر محال است بعني حصول وجود نميتوالد قبل از سحل و يا بعد از آن و يا يا آن ياشد ٦- زيرا دراين صورت عرض نخواهد بود و حال اینکه فرض شد عرض است و سحال است که هرض بدون سحل ۷ در مال که مر چیزی بواسطهٔ وجودسوجود شود و یا این فرش تحلق بابد لازمآید که محل همراه ویا وجودسوجود لشنه باشدو لازم آید که برای ماهیت وجود دیگری باشد غیر ار آن وجودی که سخن مادر آنست از لطب ص ۱۸۷ ــ زيرا لازم آيدكه ماهيت قبل ازوجودش موجود باشدو لازم آيد كه وجود مقدم برنفس خودباشد و ۹۔ یعنی وجود يا أينكه قبل أز وجود وجود ديكر باشد و تسلسل لازم آيد. عرض است قارالوجود که اجزاه آن با هم جمع سیشوند در وجود بر خلاف زسان و حرکت ر اعل و انفعال و نیازی باعتبار تجزی نیست برخلاف کم و نیاری باضافت باس خارجی در تصور آن نیست بر خلاف اهراض شش گانهٔ دیگر و هرچیزی که با این اومان باشد کیفیت غواهد بود

و[عرض باشد] ولازم آید که با این فرض بنزد مشائیان هم کیفیت باشد زیرا براین فرض بازی هم کیفیت باشد زیرا براین فرض بازی میئت قارهٔ ایست که در تصور آن نیازی باعتبار تجزی و اضافت باسر خارجی نسیت چنانکه خود در تعریف کیفیت گفته اندا.

و نیز خود بطور مطلق حکم کردهاند که محل متقدم برعرض بود اعم از آنکه اژنوع کیفیات باشد یا غیر آن و بنا براین لازم آید که موجود متقدم بروجود باشد واین امر محال است آ.

ونیز لازم آید که وجود مطلق اعم الاشیاء نباشد ولازم آید که کیفیت و عرضیت از وجهی اعم ازوجود باشد<sup>3</sup>.

و نیز هرگاه وجود عرض باشد ناچارتائم بمحل خواهد بود و معنی اینکه پایدار بمحل است این است که موجود بمحل و در تحقق محتاج بآن باشد. و شکی نیست که محل موجود بوجود است پش دراین صورت دور لازم آیدو آن محال است.

وکسی که در مقام اثبات زیادت وجود بر ماهیت دراعیان باین برهان متوسل شده است که هرگاه بماهیت چیزی از نوع علت ضمیمه نشود همچنان در عالم عدم باقی بماند سخت خطا کرده است

١- يعنى بنابر تعريف خود آنها لازم آيد كه كيفيت باشد .

بـ زبرالازمآیدکه وجودمتندمبر نفس خود باشد یا قبل از وجود وجوددیگرباشد.

٦- با اینکه متفق علیه است که وجود اعم اشیاء است وحال آنکه مقولهٔ کیف نتواند
 اعم اشیاء باشد .

٤- زيرا با أين فرض كيفيت منقسم ميشود بوجود و غير وجود و همين طور عرضيت.

ه. زیرالازم آید تقدم شئی برنفس خود وبرمتقدم علیه واین محال درصورتی لازم میآید که وجود دارای هویت عینی باشد پس وجود اسری اعتباری است.

<sup>-</sup> برهان این است که اگر امری بماهیت افزوده نگردد از عالم عدم خارج نخواهد شد واگر امری بدان ضیمه گردد آن امر وجود است ودر نتیجه آن وجود دراعیان حاصل برای اوست و مطلوب همین است، این برهان خطاست زیرا وجود امر اعتباری است و تقرری درارد تا فاعل آنرا ضیمه کند وفاعل نتواند افادهٔ وجود کند زیرا وجود امری اعتباری است و بلکه آنچه فاعل افاده می کند، نفس ماهیت عینیه است. از قطب ص ۱۸۸ .

زیرا وی نخست ماهیتی را فرض میکند وسیس وجودی را بان ضمیمه می کند و حال آنکه خصم را رسد که گوید:

نفس همین ماهیت عینی ناشی از ناعل است علاوه براین خن به آن وجود زائد باز میگردد. باین بیان که که آیا فاعل بآن [وجود مفروض] چیزدیگری [که وجود دیگری باشد] افاده کردهاست و یا همچنانکه بوده است هست .

بدانکه پیروان مشاء گویند ما انسان را عاری ازوجود تعقل میکنیم ولکن آنرا عاری ازنسبت حیوالیت تعقل نمیکنیم و عجب این است که معنی نسبت حیوانیت بانسان لیست مگر موجود بودن حیوانیت درانسان در ذهن یا درعین وبدین ترتیب درنسبت حیوانیت بانسانیت دووجود نهاده اند یکی برای حیوانیتی که درانسان است و دوم آنجه لازمهٔ وجود خود انسانیت است تا آنکه چیزی [بتواند] درآن یافت شود موجود بودن آنست. [لازمهٔ وجود انسانیت است است انست. [لازمهٔ وجود انسانیت است انست. الدر آنسان انسانیت است است است است است. الدره وجود انسانیت است است است است است.

وآنگهی بعضی از پیروانفلسفهٔ مشاء مدار همهٔ مباحث خودرا در بساب الهیات بر وجودینا تهاده اند" درحالیکه وجودگاه تنها برنسبت هائی که برای اشیا است اطلاق میشود جنانکه گفته میشود «الشنی موجود فی البیت» و یا «فی السوق» و

ا نه وجود آن آنطور که شما فکر کردهاید .

۷- اگر قاعل بآن وجود وجود دیگری افاده نکرده است پس همچنان در عالم عدم باتی است واگر افادهٔ وجود کرده است لازم آید که برای وجود وجودی دیگر باشد .

و همين طورعارى از ساير نسبت ها نمي وانيم تعقل كنيم.

 <sup>3-</sup> لازمة كون الشيئى فى الشيئى است.

و زيرا موضوع علم الهي بنزد آنان وجود است وهمين طور حقيقت وأجب الوجود كه مبده همه ساهيات ممكنه و وجودات عرضية آنهاست.

۹- منظوراین است که وجود چگونه می تواند موضوع عام الهی باشد در حالیکه بر معانی مخاف اطلاق میشود و در عین حال همهٔ آن معانی دراینکه اعتبارات عقلی اند یکسان و مشتر کند، آن نوع اعتبارات عقلی که مضاف معاهیات خارجی اند (مانند نسبت ها وروابط ذوات) بعنی اطلاق بر این امور می شود.

و یا «فی الذهن» و یا «فی العین » و یا «فی الزمان» و یا «فی المکان» وبنا براین لفظ وجود با لفظ «فی» در همهٔ این سوارد بیک معنی است!.

و [نیز] وجود اطلاق میشود بازاه روابط چنانکه گفته میشود «زید یوجد کاتباً» والبته گاه اطلاق برحقیقت چیزی و ذات آن هم میشود چنانکه گفته میشود «ذات الشینی و حقیقته و وجود الشینی و عینه و نفسه» پس در تمام موارد د اطلاقات] بعنوان اعتبارات عقلی گرفته میشود و بماهیات خارجی نسبت داده میشود و این آن چیزی است که مردم از وجود می فهمند و هرگاه منظور از وجود بنزد مشائیان معنی دیگری است آنان خودملزمند که در [موقع بیان] دعاوی خودبیان کنند و نه بآن نحو که نقط گویند وجود ظاهر ترین چیزها است و تعریف آن به چیزی دیگرروا نیست. "

بدانکه وحدت نیز امری نیست که در خارج زائد بر شیی، باشد و الا لازم آید که وحدت خود یک چیزی از چیزها و[ واحدی از واحدها] باشد(متصف بوحدت) و لازم آید که برای آن نیز وحدتی باشد.

۱- دراینگونه مثالها اعتبارات عقلی که عبارت از نسبت شیئی است بازسه و امکنه اخانه شده است بآنها و ازاین نمبتها بعنی نسبت زمان و مکان بماهیات خارجیه تعبیر بوجود شده است.

٧- دراين مثال از نمبت معمول بماهيت خارجي يعني سوضوع، بوجود تعبير شده است بوجد كاتباً».

ب دراین مثالها ازاخانه حقیقت و ذات که خود ازاعتبارات عقلی است بماهیت خارجی تعبیر بوجود شده است ، یعنی آن اضافه از اعتبارات عقلی است .

ع وسيس ازاين اضافات باشياء تعبير بوجود ميشود .

هـ يعنى معنائي بجر آنچه مردماز وجود ميفهمند.

<sup>-</sup> زیرا آنچه اظهر اشیاء است امر اعتباری عقلی است که برای همه مفهوم است و معال و مستنع است که درخارج تقرر یابد اینان آنچه در بارهٔ وجود گویند فهمیده نمی شود و تباید به سخنان آنان توجه کرد سکر آنچه دردل دارند بگویند و ثابت کنند.

پارمآید که برای وحدّت نیز وحدت باشد زیرا فرض این است که آنهم شیلی
 ست موجود و یکی از موجودات استوبرای آن وحدت است زیرا واحد بعنی امری که متصف به وحدت است.

و نیز گفته میشود «واحدوآحاد کثیرة» چنانکه گفته میشود «شییه و اشیاه کثیرة» پس [گوئیم] هرگاه ماهیئت امری باوحدتی که برای آن هست دوچیز گرفته شود لازم آید که آنها دوامر باشند یکی وحدت وآن دیگر ماهیتی که برای آنست پس [لازم آید که] برای هر یک از آن دونیز وحدتی بودو...واز آن محالاتی ناشی میشود [بشرح زیر].

ا آنکه هرگاه بگوئیم که آنها دوامرند لازمآید که برای ماهیت بدون وحدت [ و با قطع نظر ازآن] وحدتی دیگربود نقل خن بدان شودوتسلسل لازمآید.

بـ لازمآید برای وحدت نیز وحدتی دیگر باشد [ ونقل سخن بآن وحدت شود ] ولازمآید اجتماع صفات سرتبهٔ غیر ستناهیه ۱ واین اس خود روشن است ونیا زبه بسط و تقریر ندارد) .

وهنگامیکه حال وحدت بدینسان باشد پس عددنیزامری عقلی واعتباری خواهد بود زیرا هنگامیکه عدد مرکب ازآحاد باشد و وحدت هم صفت عقلی باشد و اجب است که عدد هم چنین باشد .

ا یکی از دلایل براینکه لازم میآید برای وحدت وحدتی دیگر باشد جملات مذکورهاست که دلالت دارد براینکه وحدت و کثرت عارض میشوند برطبیعت واحد همانطور که برشیلی واحد عارض میشوند واز همین جهت است که گفته میشود وحدة واحدة و وحدات کثیرة چنانکه گفته میشود شیئی واحد و اشیاء کثیرة .

۷- یعنی امر اعتباری عقلی باشد کثرت نیز امر اعتباری عقلی خواهد بود زیراکثرت نیز مرکب از وحدات است وچون عدد عبارت از کثرتی است که از وحدات مجتم شداست وغرض در عبارت بعد بیان این است که اعداد اسور اعتباریند، از کثرت تعبیر به عدد کرده است .

٧٠ يعني وحدات،

٤- بیان کردیم که منظور از عدد در متن همان کثرت است. و بنا براین عدد یعنی کثرت و وحدت از اموری هستند قائم بنفس که بوسیلهٔ آن معنی قائم بنفس، قلیل، کثیر، ژائد و ناقص شناخته میشود.

وجه دیگر' اینکه هرگاه عدد اربعه مثلا عرض قائم بانسان باشد [دوحالت دارد] یکی اینکه در هریک ازاشخاص انسان «اربعیت» بطور تام وجود داشته باشد که این فرض محال ست ۲.

حالت دیگر اینکه درهریک ازاشخاص مقداری از«اربعیت» باشد که در این فرض آنچه ازآن در هریک ازاشخاص است نیست مگر وحدت و ... وینابر این مجموع «اربعیت» را محلی بجز عقل نباشد زیرا درهر یک ازاشخاص انسانی نه بطور تام «اربعیت» وجود دارد، نه مقداری ازآن [یعنی وحدت] وینا براین فرض «اربعیت» را بجز در عقل موطنی نباشد [چنالکه وحدت را] و بدینی است که ذهن آدمی هرگاه واحدی از آحاد دیگر درغرب جمع کند «اثنینیت» را لحاظ از آحاد موجود] در شرق را با واحدی از آحاد دیگر درغرب جمع کند «اثنینیت» را لحاظ خواهد کرد و هرگاه جماعت بسیاری را مشاهده کند قهراً عدد سه و چهار و پنج را برحسب نظر او که [چگونه بر آنان و در آنان و اتع میشود و بالاجتماع نظر می افکند] برمیگیرد و همچنین بر حسب نظر افکندن در اعداد، عددهائی مانند یک صد و چند صد و یکده و چند صد و چند مد

بدانکه ادکان[هر] چیزی در عقل مقدم بروجود آن میباشد زیرامه کنات نخست ممکناند و سپس موجود میشوند و درست نیست که گفته شود نخست موجود میشوند و سپس سمکن، وادکان نیز بر امور مختلف بیک مفهوم اطلاق میشود و آن امری عرضی استماهیات را و ساهیت موصوف بدان میگردد، پس ادکان از اموری نیست که قائم و استوار بخود باشد و [ نیز ] واجب هم نمی باشد زیرا هرگاه وجود ممکن بذات واجب باشد لازم آید که قائم به خود بوده و درنتیجه نیازی باضافت بموضوعی نداشته باشد.

ر- وجه دیگر در بیان اینکه عدد اسری اعتباری و عقلی است.

٢- زيرا لازم سيآيد كه هر تشخص چهار شخص باشد.

م. یعنی اینگونه سراتب ازاعداد نظر اورا جلب کند و بنا براین اعداد اسور اهتباری عقلی اند و تقرر خارجی ندارند.

پس [روشن شد که] ممکن بذات خود ممکن است وامکان آن قبل از وجودش تعقل میشود، زیرا مادام که نخست ممتکن نباشد سپس آن موجود نشود، پس امکان آن نفس وجودش نبود و بدین ترتیب بازگشت و نقل سخن بامکان امکان او شود تا بی نهایت و این امر منجر بوجود سلسلهٔ ممتنعه شود به جهت لزوم اجتماع آحاد مترتبهٔ متسلسله [ که محال است].

و همینطوراست وجوب، زیرا وجوب صفت وجوداست واگر [فرض شود] که زائد بروجود باشد و پایدار به خود نباشد لازمآید که سمکن باشد پس اوراوجوبی باشد واسکانی پس اعدادامکانات و وجوبات او بطور مترتب به سوی بی نهایت اردو وجود [بی نهایت محال لازمآید].

و وجوب هرچیزی پیش ازوجودآن بود پس بنابراین [وجوب هرچیزی ] نفس آن نبود ۲

زیرا[هرچیزی نخست]واجب میشودو پس ازآن موجودمیگردد نهآنکه نخست موجود شود و سپس واجب گردد".

و بنا براین لازمآید که برای وجود وجوبی باشد وبرای وجوب وجودی و همینطور سلسلهٔ دیگری ازتکرار وجود بروجوب و وجوب بروجودبطورنامتناهی لازم آید و این امر چنانکه پیش ازاین گفتیم معنع است<sup>2</sup>.

وبدانکه لونیت سواد نیز بدین معنی نیست که دواسر باشد یکی لونیت و دیگراسری که واقع درخارج باشد زیراجعل لونیترا بعنوانلون، بعینه همان جمل

ا نیرا براین فرض هریک ازوجوب و امکان سکن سیباشند بااینکه براین فرض برای هرسکنی وجویی است و امکانی بسی سلسنه نامتناهی لازم آید در اسور مترتبه . قطب ص ه ۱ ، مرسکنی وجویی است نتواند نفس آن چیز باشد .

<sup>-</sup> زيراتبلا بدانستي كه «الشيئي مالم يجب لم يوجد».

٤- يعنى بنا بر قول خصم اين دو سلمله لازم آيد ژيرا بنابر قول او سوجود عينى است و مكن است بااينكه بنا براتچه گفته شد «مالم يجب لم يوجد».

سوادیت او باشد و هرگاه برای «لونیت» وجودی باشد و برای خصوص «سواد» بودنآن نیزوجودی دیگرباشد روا خواهد بود کهبرای هریک از خصوصیات دیگری که اتفاق افتد ویآن ملحق گردد وجودی دیگر باشد.

زیرا [بنابراین فرض] تنها یکی از خصوصیات بعینه شرط تحقی «لونیت» نبود و الا با خصوصیت دیگری که مضاد یا مخالف باآن خصوصیت بود «لونیت» امکان نهذیرد پس جایز بود اقتران و تقارن همهٔ خصوصیات بان .

و نیز [گوئیم] هرگاه «لونیت» را وجود ستقلی بود با توجه باینکه [بناچار] باید هیئت بود در راین صورت یا هیئتی بود در «سواد» که بناچار باید «سواد» قبل از آن و جود یابد نه بدان و یا اینکه هیئتی بود در محل سواد پس لازم آید که سواد دو عرض بود یکی لون و دیگری فصل آن بنابراین یکی نبود.

و اضافات نیزهمه اعتبارات عقلی اند زیرا مثلا«اخوت» هرگاه عرضی بود در تخص [لازم آید] که اورا اضافتی به شخص دیگر بود و اضافتی به محل خود و رامعلوم است] که قهر آهریک از دو اضافات بجز آن دگر بود پس آن دوهم بالضرورة بجز « ذات « اخوت» بود ، زیرا هرگاه ذات او موجود فرض شود ، یک ذات بود با دو اضافت بدو شخص متفایر و بااین فرض چگونه آن دو اضافت توانند عین آن ذات باشند پس متعین است که هریک از آن دو اضافت موجود دیگری بود و پس از آن بازگشت و نقل کلام باضافت آن شود یعنی اضافت آن به محلو تسلسل محتنع لازم آید، پس همهٔ اضافات اعتبارات و لحاظات عقلی هستند و عدمیات مانند

ر. یعنی جاعل که اورا لون قرار داده است یعینه اورا سواد قرار داده است.

۷- وچراخصوص سودرا وجود دیگری باشد. بلکه لازمآید باهریک از الوان وجود ستقلی داشته باشد بنا براین فرض و لازمآید لونیت یا هر خصوصیتی دیگر وجود دیگر داشته باشد.

ب در نتیجه لازم آید بطور بی نهایت خصومیاتی در تعفق آن شرط باشد. ع. پس لوزیت بجز سواد است و امری است اعتباری.

سکون نیز ازامور عقلی هستندا زیرا سکون عبارت از انتفاء حرکت بود درامری که تصور حرکتدرآن شود و «انتفاء» امری متحصل در اعیان نبودو بلکه امری بود معقول دردهن ، وامکان نیز امری عقلی بود پس بدین ترتیب لازم آید که همهٔ اعدام مقابل امور عقلی باشند .

ویدانکه جوهریت نیز از اسور عقلی [اعتباری،ود] و از اموری نبود که در خارج زائد بر جمعیت بود و بلکه جعل جسم عیناً جعل جوهریت آنهم بود، زیرا بنزد ما جوهریت نبود مگر همان کمال ماهیت شیئی بنحویکه دراستقلال و قوام وجودی خود بی نیاز از محل بود و مشائیان در تعریف آن گفته اند «جوهر موجودی بود لانی موضوع » و بدیهی است که نفی موضوع امری است سلبی و موجودیت امری است عرضی وهرگاه مدافع آنان گوید که: « جوهریت »امری دیگر است که خود موجود است ، دراین صورت[البته] شرح و اثبات این موضوع در مقابل منازع برای وی دشوار بود آ و آنگهی هرگاه جوهریت امری دیگر باشد جرآنچه موجود در جسم بود لازم آید آنرا وجودی باشد «لافی موضوع » و وبنا بر این آنهم موصوف به جوهریت بود و نقل سخن به جوهریت جوهر شود و بطور بر این آن هم موصوف به جوهریت بود و نقل سخن به جوهریت جوهر شود و بطور بی نهایت تسلسل لازم آید .

ا حه آنکه اگر اخوت عرض باشد بعکم اینکه از مقوله اضافت است یک اضافتی هم اید خواهد داشت که آنهم عرض است پس لازمآید که دو عرض باشد، پس دو اضافت خواهد بود یکی آنکه عرضی است قائم به شخص خود مضاف دوم اضافت به شخص دیگر.

۷- یعنی عدم سلکه و سنطوراژاین اسکان، اسکانیاست که در تعریف عدم سلکه آید
 و سنلا گفته می شود: سکون عبارت از عدم حرکت است دراموری که تصور حرکت درآنها
 مسکن بسود.

مدیعتی گوید بجوهریت بجز جسم است وجدای از جسم اسری دیگر هست که خونسوجود است و جوعر است .

٤- يعنى نعيتواند اين اسر را ثابت كندكه جوهريت جداى از جسم باشد و خود موجود باشد و در حقيقت بااين عبارت بر اين نوع سدعيان طعنسىزند .

پس [روشنشد که] صفات کلا منقسم بدوقسم میشوند یکی صفت عینی که وجود که اورا صورتی است در عقل مانند سواد و بیاض و حر کت. ودیگر صفتی که وجود آن در خارج نبود مگر همان وجود آن در ذهن و آنرا بجز در ذهن وجودی نیست و بنا براین وجود برای آن در ذهن بمنزلهٔ وجود غیر آن بود دراعیان مانند امکان جوهریت، لوئیت و وجود و جز آنها از آنچا، یاد آور شدیم و هرگاه برای چیزی در خارج از ذهن وجود بود باید وجودی که از آن در ذهن حاصل می شود مطابق بودبا آن اما آن چیزی که تنها در ذهن وجود دارد اور ادر دارد خارج از ذهن وجودی بود تا وجود ذهنی آن با آن مطابقت تماید.

پس محمولات ازآنجهت که محمولاتندد هنی هستند وسواداسری عینی است و چون «اسودیت عبارت از چیزی است که «قام بدالسواد» پس جسمیت وجوهریت داخل درآن لبود.

و بلکه هرگاه فرضاً «سواد» بغیر جسم هم قائم باشد برآن اسود گفته میشود بنابر این اگرچیزی در «اسودیت» مدخلیت داشته باشد تنها امر عقلی اعتباری خواهد بود واگر چه «سواد» را وجود خارجی میباشد.

اما صفات عقلیه پس آنچه از صفات عقلی مشتق میشود و بصورت معمولات و [نضایا] در میاید مانند «کل جسم هوسمکن».

آن نیز عقلی اعتباری بود بنا براین[سمکنیت واسکان] هرد و عقلی هستند بر خلاف «اسودیت» که گرچه آنهم محمول عقلی است لکن « سواد » اس عینی است و به تنهائی حمل بر جوهر نمیشود و [ مثلا ] هرگاه بگوئیم که «ج»هوسمتنع

ا یعنی صفاتی که تنها وجود ذهنی دارند مانند امکان، جوهریت، لوئیت ... وجود ذهنی برای آنها بمرتبت و منزلهٔ وجود خارجی است برای اشیاء دیگری که در خارج تحققی دارنسد .

بد یعنی همهٔ محمولات فی حد ذاته و از آن جهت که محمولات اند اموری دهنی اند و آنهارا در خارج وجودی لیست.

ہاعتبار افرادش .

فی الاعیان » بدین معنی نیست که امتناع آن حاصل در خارج است و بلکه امری است عقلی که یکدفعه بانچه در ذهن است ضمیمه میکنیم و بار دیگر بانچه دوجود در خارج است و همین طوراست امور دیگری سانند آن آ.

و غلط در مثل اینگونه چیزها ناشی ازاین میشود که امور ذهنی اعتباری بعنوان موجود مستقل خارجی گرفته شود.

و چون بدانستی که امثال اینگونه چیزها کهبر شمردیم سانند امکان، لونیت و جوهریت محمولات عقلی هستند پس بنا براین اجزاء ساهیات عینی هم نخواهند بود۳.

وچنین نیست که هرگاه چیزی محمول ذهنی باشد و مثلا مانند جسمیتی که محمول است بر چیزی ۱ مارا رسد که آنرا در عقل بهرماهیتی که بخواهیم و پیش آید] ملحق کنیم و مبادق هم باشد". و بلکه بر چیزی حمل میشود که بخصوص

۱- در ندخهٔ بدل آمده است «لیس له امتناعاً حاصلا فی الاعیان» در متنی که اصل گرفته شده است « لیس معناه ان الامتناع حاصل فی الاعیان » تطب ۲.۴.

ب یعنی مانند امتناع . یمنی آنچه از صفات عقلی است وازآنها چیزی گرفته و مشتق شده باشد مانند: موجود . مظلم، ماکن که حکم آنها مانند حکم امکان و امتناع است که هم مشتق منه عقلی اند برخلاف «اسود» که مشتق آن که «اسودیت» است گرچه عقلی است لکن مشتق منه عقلی اند برخلاف «اسود» که مشتق آن که «اسودیت» است و صدق و کذب دراینگونه امور مطابقت محمول است با خارج چنانکه « اسود » حمل بر زنجی شود باعتبار وجود سواد دراو وعدم مطابقت آن با خارج مانند اطلاق آن بر روسی لکن در قسم اول صدق و کذب آن بعطابقت و عدم مطابقت با خارج نیست زیرا ما بازائی در خارج ندارد و بلکه صدق آن بالحاق باوست بانچه برای آن صالح است مانند الحاق سکون به جمع و حمل ماکن برآن و کذب آن بالحاق سکون است بغیر جمع و مثلا مائند الحاق آن به نفس و حمل ماکن براو.

۳- زیرا محال است چیزی که عقلی محض است سوجود در خارج باشد.

ع- مثلا مائند حمل جسميت بر حيوان.

ود مثلا جنسیت را حدل بر ماهیت انسان کنیم زیرا کاذب استو بنا بر این اینگونه معمولات در عقل بر اموری حدل میشوند که صائح برای آنها باشد مانند جنسیت برحیوان.

صالح برای آن باشد و نه بر هر چیزی و همین طوراست وجودوسایر اعتبارات ا

**米 水 水** 

# فصل در بیان اینکه عرضیت محارج از حقیقت اعراض است

بیروان فلمفهٔ مشاء گویند عرضیت خارج از حقیقت اعراض است و این گفتاری است درست زیرا عرضیت نیز ازصفات عقلی است.

بعضی ازآنان بر این اسر چنین استدلال کرده اند که گاه باشد که السان چیزی را تعقل کند و در عرضیت آن تردید نماید ولکن در [باب خارج بودن] جوهریت از جوهر چنین حکمی نکرده اند و خود نیندیشیده اند که هرگاه انسان در عرضیت چیزی تردید کند لازم آلید که خود به خود در جوهریت آنهم تردید کرده باشد و کیفیت بودن «سواد» نیز اسری عرضی برای آن بوده واعتباری عقلی است.

و آنچه دراین باب گفته میشود که ما نخست «لون» را تعقل میکنیم وسپس «سواد» را گفتاری باطل وبدون دلیل بود و گویندهٔ رسد که گویدنخست تعقل میکنیم که این امر «سواد» است و پس ازآن حکم میکنیم که «لون» است و کیفیت است. و ما اصولا نیازی باین برهان ها تداریم زیرا این نوع گفتارها گفتاری است جدلی دو عمدهٔ کلام دراین باب همان بود که گذشت.

<sup>&</sup>lt;sub>۱-</sub> دراینکه اجزاه و ۱۰هیات خارجی نمی باشند.

۷- شیخ اشراق بر این استدلال اولا اعتراض کرده است که تفاوتی بین جوهربت و عرضیت نمی باشد و عین همان استدلال در جوهریت نیز جاری است و از همین جهت است که در پایان این نوع برهان را جدلی خوانده است که در یکجا یکار سیرندو در سشا به آن بکار نمی برند. و بعدا گوید این گفتار که نخست نون را تعقل میکیم و سپس « سواد » وا برهانی نیست بلکه گفتار بدون دلیل است زیرا ما می توانیم به کس بگوئیم .

# حکومت دیگر دربیان اینکه [قواعد] مشائیان ایجاب میکند که هیچچیزی شناخته و تعریف نشود .

زیرا [ بنزد آنان] جواهررا فصولی بود مجهول و جوهریت را [نیز] بامری سلبی تعریف کرده اندا و نیز برای نفس ومفارقات عقلی [بنزدآنان] فصولی بود مجهول و نیز عرض عرض ومثلا «سواد» را تعریف کرده الدباینکه «لون یجمع البصر» وجمع البصر معنائی عرضی است و حال «لونیت» را نیز بشناختی و [بنا براین مقدمات] لازم آید که اجسام و اعراض اصلا متصور نباشد "

و البته حال وجودرا هم که بنزد آنان اظهر اشیاء است نیز بشناختی ، وینابراین اگرفرض شود که قصور [معرفت] اشیاء بسبب لوازم آنهابود مگوئیم] برای آن لوازم نیز خصوصیاتی بود و مثل همین سخن در آنجا آیدواین اسرجایز نبود زیرا

۱- «شیئی لاقی موضوع» و اسر سلبی دلالت بر حقیقت چیزی کمه بوسیلهٔ آن تعربف می شود نمیکند.

۷- گویند مادام که دراین دنیا هستیم نمی توانیم به حقیقت آنها آگاه شویم وآنچه
 بانند ناطقیت وغیره فصول دانسته اند در حقیقت فصول نمی باشند بلکه لوازم فصول در حقیقت فصول نمی باشند بلکه لوازم فصول مجهولند.

۹- گفته اند؛ السواد لون یجم البصر، رنگی است که جامع و قایض چشم است، ٤- یعنی عرضی است برای سواد و داخل در حقیقت آن نیست چه آنکه قبلا دانمتی که سواد عبارت از لونیت وامر دیگری نیست که گفته شود آن امر دیگر «جامع بودن بصر» است.

ه- که اسر اعتباری ء کی است.

٣- زيراد فصول آنها مجهول است .

پد یعنی بیان شدکه وجود اسر اعتباری است و تقرری در خارج ندارد .

۸- یعنی به لوازم عرض تعریف و شناخته سی شوند چنانکه در تعریفات رسعی نده حدی.

ير اين فرض لازم آيد كه در جهان وجود هيچ امرى شناخته نشودا.

وحق این است که «سواد» اسری واحد و بسیط بود که [بخوبی] تعقل میشود وآنرا اجزائی دیگر که ناشنا خته بود نیست و [البته] برای آن کسی که آنرا مشاهده نکرده است نتوان تعریف درد و آنطور که هست نمود وآن کسی هم که خود بدیده است بی نیاز از تعریف بود وصورت آن درعقل بمانند صورت آن درحس بود و اصولا امثال اینگونه چیزهارا تعریفی نبود و [نتوان تعریف کرد] و یا که گاه بود که حقایق مرکبه [که از حقایق بسیطه ترکیب یافته اند] بواسطهٔ حقایق بسیطه شناخته و تعریف می شوند مثل آنکه کسی حقایق بسیط رابرا کننه و متفرق تصور کند و سپس مجموع آنها را بصورت هیأت اجتماعی درمونه می خاص و [درآنجا که گرد آمده اند].

بدانکه همهٔ متولاتی که مشائیان انگاشته اند؛ از جهت مقولیت و محمولیت اعتبارات عقلی هستند و در پارهٔ از آن ها مشتق منه آنها یعنی اموربسیطهٔ که محمولات ویژه از آلها گرفته شده است نیزصفتی عقلی بود مانند مضاف و اهداد

اب زیرا عیناً ممالهٔ دورو تسلسل دراینجا پیش سیآید و نتیجه این میشود که در جهان هیچ اسری شناخته نشود در حال که عقل سالم ازاین معنی استاع دارد و جهان وجودهم این اسر را نمی پذیرد.

۷- زیرا معرفت آنها ضروری و بدیهی است چون حقایق بسیطه اند و آنجه تابل و نیاز بتعریف دارد از حقایق سرکبه بود.

۳- یعنی در سورد اجتماع تعریف کند و مثناماند که این اسور متفرقهٔ متصوره عبارتند از مجموع باهیکت خاص اجتماعیه، در نسخهٔ کربن عبارت طوری دیگر است که معنی آن می شود در سوضعی از موضعها آنرا تعریف کند.

ع. يعني فلاسعة مشاء.

<sup>--</sup> بيان شدكه همة مقولات، معقوله محمولات كلي اند بس از اعتبارات عقلي اند.

<sup>-</sup> مثلا «اب» و «اخ» بااینکه خود از اعتبارات عقلی اندابوت و اخوتی هم که ازآن دو مشتل می شود نیز عقلی اند منظور شیخ این است که بارهٔ از امور هم مشتل و هم مشتل منه آنها از اعتبارات عقلی اند چنانکه قبلا بیان شده است و بارهٔ از آنها چنین نیست مثلا « احود » اعتبار عقلی است ولکن « سواد» عینی است نه «اسودیت».

بخصوص عددی ا چنانکه پیش ازاین بیان شد که [امر بسیطی که اعداد ازآن گرفته شده است که عبارت از وحدت باشدئیز اعتباری است عقلی].

و بطور کلی هراسری که اضافه داخل درآن باشد [ نیز چنین بود ] و لکن پارهٔ از مقولات فی نفسه صفت عینی هستند و لکن دخول آنها در تعتاینگوله مقولات از جهت اعتبار عقلی بودن آنها استمانند «رایحه و سواد» مثلا، زیرا کیفیت بودن آن دوعبارت از اسری عقلی بودو معنای آن اینست که عبارت از همیاتی است ثابت چنین و چنان ۳ و اگر چه فی نفسه دوصفت عینی و متحق درعین اند واگر بودن چیزی عرض و یا کیف و غیره اسری بود [عینی و] موجود بوجود دیگربنا چار سخن پدان بازگردد و تسلسل لازم آید بدان سان که گذشت. \*

# حکومتی دیگر درابطال هیولی ٔ

مشائیان گفته اند ازطرفی جسم اتصال وانفصال سی پذیردوازطرفی دیگرچون احالت] اتصال [ در عین حال ] انفصال نپذیرد پس باید در جسم چیزی باشد که آن هم اتصال پذیرد و هم انفصال و آن هیولی است .

ا بیان شدکه وحدت مشتی سنه اعداد است و اعتبار عقلی است منظور از مشتی و مشتی سنه دراینجا این است که هرگاه تعقل شود،چیزی دیگر نیز ازاو تعقل شود چنانکه از تعقل «اب و اخ»ابوت و اخوت نیز تعقل میشود.

بد یمنی محمول عقلی است هر مقولهٔ که باشد مانند مقولات این ، متی و ملک و وضع که صفات عقلی اند. از قطب ص ۲۰۵۰.

 <sup>-</sup> آنچه در تعریف هریک آمده است...

ع یعنی اگر کیف بودن و یا عرض بودن بجز خود آن چیز، چیز دیگری باشد موجود، تسلسل لازم آید.

ه- در شرح قطب است که حکومتی دیگر در قصل خصومت بین ستائیان که گویند جسم سرکب از هیوای و صورت است و حکمای اقدم که گفته اند جسم تنها عبارت از مقدار قابل استدادات سه گانهٔ است, قطب ص ۲۰۲۰

و گفته اند که «مقدار» داخل در حقیقت اجسام نبود زیراهمهٔ اجسام در جسمیت سشتر کند و در مقادیر مفترق، دیگر اینکه جسم واحد بسبب تخلخل و تکائف هم کوچک و هم بزرگ میشود این گفتار آنها سردوداست] وایراد میشود باینکه: اتصال بآن اسری گفته میشود که بین دو جسم بود و [ باستفاد آن] حکم میشود باینکه یکی از دوجسم بدیگری پیوسته است و اتصالی که در مقابل انفصال است این بود و آنچه در جسم هست استداد یعنی طول، عرض و عمق است و انفصال اصلا مقابل استداد نبود و آنگهی چه گوئی در پاسخ کسی که [ادعا کندو] مدعی بود که جسم عبارت از مجرد مقداری است که تنها استدادات سه گانه پذیرد نه جیزی دیگری.

و اما گفتار گویندهٔ که : باستناد اینکه در پارهٔ از اجسام و مثلا مانند تطعهٔ از موم طول وعرض و عش آن مبدل میشود گوید امتدادات مه گانه از جملهٔ اعراض اند ، مجرد ادعابود زیرا اگر [این مدعی] آن مقدار [متغیری] که در هریک از جهات مذکوره است عرض قرار دهدو عرض [بداند] لازم ثبود که نفس مقدار هم عرض بود برای جسم یا عرض غیر قائم بذات بود ۲ زیرا هر اسری که درهنگام کشش به درازای آن افزوده گردد بناچار از بهنای آن کامته میشودو همین طور هر جسمی که در جهت عرض بهن شود از طول آن کامته شود پس بنابراین در هنگام کشش، بارهٔ از اجزاء آن که پراکنده اند بیوسته شود و بارهٔ دیگر که بیوسته است پراکنده شود پس کشش و رفتن اندازه ها آن اندازه ها تی که عبارت از جهات مختلف البته بر سبیل بدل لازمهٔ آن بود ولکن هریک از این کششها از جمهات مختلف البته بر سبیل بدل لازمهٔ آن بود ولکن هریک از این کششها

ا بسسادهٔ واحدهٔ که قابل مقادیر مختلف است و بنا براین مقادیر اعراضند که حال در ماده اند یعنی از نوع اعراض حال در ماده اند.

۲- منظور این است که سمکن است نفس کشش و امتداد بهر سوئی با این تید
 عرض باشدو لکن ازاین امر لازم نمی آید که نفس مقدار عرض باشد.

که در جهات است عرضی بود متبدل ولکن جسم خود نبود مگر نفس مقدار ابن و امتداد است سه گانه متبدله عبارت اند از آنچه بر حسب کشش جسم و امتداد آن بسوی جهات مختلف مأخوذ میشود!.

# و اما گفتار آنان که گویند :

اتصال قبول انفصال الميكند اگر منظور آنان از اتصال، اتصال بين دوجه باشد درست است واما اگر منظور آنان ازاتصال، مقدار بود [نادرست است] و ما اين امررا كه مقدار [ و اندازه] قبول انفصال نمى كند نمى پذيريم و [امولا ] بكار بردن اتصال بجاى مقدار موجب مغالطه است [ و ایجاد خطاو اشتباه میكند ] زیرااین امرنوعی ازاشتراك درلفظ بود كه ایجاد توهم میكند كه مراداز اتصال اتصالی بود مقابل انفصال كه انفصال آنرا تباه [و باطل] می گرداند.

و اما گفتارآنان که گویند: [همهٔ] اجسام در جسمیت مشترک اند و در اندازه هامختلف و بنابراین [مقدار] خارج از جسم بود نیز گفتاری بود [نادرست] و فاسد چه آنکه جسم سطلی در برابر مقدار مطلق بود و جسمخاص در برابر مقدار خاص . واین سخن نبود مگر مانند سخن کسی که گوید ؛ مقدار های خاص در بزرگی و خردی مختلف اند و در مقدار و [ازآن جهت] که مقدارند مشتر دند پس افتراق واختلاف آنها به بزرگی و خردی نبود مگر بامری جزمقدار [وخارج ازمقدار] تا آنجا که فزونی مقدار بزرگی بر مقدار کوچک بامسری جنز مقدار بود

چیزی جز مقدار است زیراتفاوتی در مقادیر نبودمگر به مقدار خود پس تفاوت به نفس مقداریت بود و این تفاوت عیناً بمانند مقداریت بود و این تفاوت عیناً بمانند تفاوت بین نور اشد و نور اضعف و گرمای اشد و گرمای اضعف بود و ما از نور

زیرا هردو در مقدار مشترک اند و بدیهی است که این گفتار نادرست بود زیرا

اگر مقداری بر مقدار دیگر فزون باشد جایز نیست که گفته شود آن فزونی به

۱- منظور این است که نفس مقدار ثابت است و کشش به جهات مختف عبارت از استدادات سه گانه است و البته این کشش ها اموری عرضی اند لکن این اسس پیجز نفسن مقدار است .

اشد و گرمای اشد قصد نکنیم مگر شدت آنرا در قدرت و ممانعت و جزآن .

وشدت وضعف نور از جهت مخالطت و درآمیختگی بااجزاء ظلمت نبود زیرا ظلمت امرعدمی بودوظلمت رااجزائی نبود ونیز ازجهت سخالطت اجزاء مظلمه هم نبود و زیراسخن ما در نورمحسوس بود و درآن چیزی است که [از اشیاء و اجسام نیره] بر شیئی املس مثلا مانند آینه منعکس میشود و [بلکه شدت نور] عبارت از تمامیت و کمال آن بود در ماهیت پس بنا براین [افزایش] در طول هم بیز همین وضع را خواهد داشت و این طول [بخصوص] هرگاه بزرگتر ازآن دگر بود [بدین معنی کود] که این طول دردرازا و مقدار تمامتر و کاملتر بود ازآن دگر و بدیهی است که آن زیادت نیز طول بود و اگر ما این زیادت را شدت در طول ننامیم بدین سبب بود که دراینجا هم بان مقدار که مماثل بان مقدار دیگر است میتوان اشارت کرد و هم برزاید برآن، برخلاف «اتم بیافاً]» که درآن این تفاوت بین دوطرف [اتم] نبود و ازاین جهت جامع بین آنها «اتمیت» ترار داده میشود نه «اشدیت » و بهرحال و ازاین جهت جامع بین آنها «اتمیت» ترار داده میشود نه «اشدیت » و بهرحال تزاعی در نامگذاری [و اسامی ] نبود

حاصل سخن اینکه جسم مطلق عیناً عبارت از مقدار مطلق بود و اجسام خاصه عبارت از مقادیر خاصه الدوهمانطور که اجسام در مقدار مطلق مشترکند و دراندازه ها و مقادیر خاص مختلف و مفترق همانطور هم در جسمیت مطلق

۱- یعنی ممانعت از ضد خود.

٧- يعني يحث در نور است ودرنور اجزاء مظلمه نيست.

۳- یعنی دراین مورد.

و منظور از طرفین اشد «بیاضاً و انقص بیاضاً» بود که تفاوت بین آن دو طرف که زیادت بیاض اتم بریاض انقص باشد منعصر نیمت بر خلاف «اتم طولا وانقص طولا» که تفاوت بین آن دو منعصر است.

ه۔ یعنی هم در اتم بیاضآ و هم دراشد بیاضاً بین دو طرف حصری نیست لکن در شد طولا وانقص طولا هست.

۹- ازاین جهت جامع، اتمیت قرار داده میشود که فکر میشود که اتمیت را ین دو- طرف حصری هست والا اتمیت واشدیت فرای ندارد.

مشتركند و درجميات مخصوصة مختافه متفاوتندا

و اما مسألهٔ تخلخل و تكاثف حصول آن دورا بمعنى حقیقی مسلم نمیدانیم [ونمی پذیریم] زیرا تخلخل و تكاثف چیزی جز جدائی اجزاء جسم واجتماع آنهاو وارد شدن اجزائی لطیف بین اجزاء جسم [وبیرون آمدن اجزائی لطیف از بین آنها] چیز دیگری نبود.

و اما آنچه در بارهٔ قمقمه آوازدهده [واحیاناً منفجر شونده] گفته شده شده شده است که اجزاء ناری داخل در آن نمیگیرد گفتاری درست است و امااینکه شکاف قمقمه از جهت زیادت مقدار آب باشد چنانکه مشائیان گویند درست نیست و بلکه شکاف قمقمه بواسطهٔ حرارتی است که اجزاء آنرا از یکدیکر باز وگسته میکند پس هنگامیکه شدت بیابد جوانب اجزاء بافتراق میل میکنند و جسم قمقمه ازاین امر سمانعت میکند ولکن میل بافتراق دائمآمدد گرفته فزون میشود . "

وازطرنی در جای خودبیان شده است که خلاء معالی است پس بسب میل اجزاء بافتراق از یکطرف و امتناع خلاء از طرقی دیگر قمقمه منفجر و شکافته میشود نه بسبب حصول مقدار بزرگتر .

اس بر مسب اختلاف اجسام دراندازه.

<sup>-</sup> واین مدد از ناحیهٔ اشتداد گرمی و شدت سخونت است .

٤- باضافه تبودن جسم لطینی که خلل اجزاء رامنسد کند آن خللی که بسبب تبدد
 پیدا شده است.

مـ که موجب اثبات تخلیل حقیقی شود چنانکه مشائبان گویند,

واما آنچه [در مقام اثبات مطلوب آنان] گفته شده است که مثلا [اگر] قارورهٔ مکیده شود و بطور دمرو بررو، روی آب نهاده شود در این حال باوجود باقی ماندن هوائی که در آن موجود است مقداری از آب وارد آن میشود و [بدین ترتیب] هوا متکانف میگردد، گفتاری بود نامسلم.

زیرا پس از مکیده شدن قاروره سمکن نیست که حکمشود باینکه در هنگام و رود آب در آن ، چیزی از هوای موجود درآن خارج نمی شود و بلکه برعکس دخول آب مقداری از هوای سوجود داخل قاروره را بیرون میکند وبرای آن منفذی باقی می ساند و سارا نرسد که حکم کنیم باینکه مکندهٔ کوزه باندازهٔ که از هوای کوزه می مکد بکوزه باز نمیگرداند تا اینکه پس از مکیدن تخلخل لازم آید و [ضبط

۱- یعنی برهانی دیگرکه در باب تخلیفل و تکانف حقیقی گفته اند نیز باطل است تقریر برهان این است که اگر قارورهٔ سکیده بشود و دهن آنرا بلافاصله برری آب دسر کنند قهراً مقداری ازآب وارد آن میشود درحال که در قاروره هوا موجود است نهایت آن هوا متخلیف شده است اکنون آب وارد آن شده و جای خلل و فرج را می گیرد درحال که قبل ازاینکه قاروره مکیده شود و مقداری از هوای آن بیرون شود آب وارد آن نمی شد واین دلیل بر تخلیف است که بعد از مکیدن حاصل می شود.

ب نه از جهت تخلخل بلکه از جهت کثیف بودن آب از یکطرف و بالاخره یعنی لطافت هوائی که مکیده شده است و در عین حال متسخن شده است بسبب سکیده شده و دیگر انفعال آن از برودت ماء که موجب میشود آن هواء از سیامات قاروره خارج شود خلاصه اینکه در هنگام دخول آب هوای موجود از مسامات قاروره بیرون می رود و بنا براین میتوان گفت که در هنگام مکیدن، آن مقدار هواکه ازدهن قاروره خارج میشود از مسامات آن وارد قاروره میشود پس نه تخلخل است و نه تکاففیدی نه دخول آب موجب تخلخل میگردد .

س- قطب گوید سنظور آو منفذی است که خروج هوارا مشکل نمیکند و لکن خود قطب قبول ندارد و آنرا ابعددانسته است. و در بیان مقصود شیخ گوید چنانکه مشاهده میشود از کوزه هائی که در آب فرو میرود هوا خارج میشود و علت این ، فرار کردن هواست و مقاوست هواست با آب در محلی تنگ که کوزه باشد و ازاین جهت آوازی که بقبقه است شنیده می شود.

كردن] اينگوله امور بسبب مشاهده برما دشوار ميباشدا.

و حدس خواهی زد که هرگاه تخلخل بآن نعو که میگویند [بزیادت مقدار] متصور باشد تداخل اجسام لازم آید زیرا هرگاه مقادیر افزوده شوند و حال اینکه پیش ازازدیاد مقادیر، عالم کلا ملاء میباشد و از طرفی از ازدیاد مقادیر اجسام لازم نمی آید که مقادیر اجسامی دیگر که مباین وغیر آنهاست بدون سبب و علتی که موجب تکاثف شود نقصان پذیرد بنا براین بالضرورة تداخل لازم آید و این امر در هنگام طوفانهای آبی بزرگ روشن تراست.

اما قمقمهٔ آوازه دهنده [وشکافنده] که اعتماد آنان برآنست هرگاه پر فرضشود و اجای این پرسش هست که ]آیانخست به مقدار موجود درآن افزوده میشود و سپس منفجر میگرددو یا اینکه نخست منفجر میشود و سپس بمقدار آن افزوده می گردد.

هرگاه نخست قعقمه شکافته شود وسپس بعدارآن افزوده گردد لازمآید که شکاف آن بسبب تخلخل نباشد بدان سان که آنان تعلیل کردهاندهمین طور است هرگاه انفجار وازدیاد مقدار باهم واقع شود دراین صورت سبب انفجار چیز دیگری خواهد بود که مقدم برانفجار است نه تخلخل واگرنخست بدمقدار افزوده شود [وسپس انفجار حاصل گردد] زیادت مقداروصحت قمقه جمع می شود و تداخل لازمآید".

ر- یعنی قابل مشاهده نیست و یا مشاهده و ضبط آن دشوار است که مثلا بگوئیم هوائی از مساسات وارد نمیشود و یا سکندهٔ کوژه باندازهٔ هوائی که می سکد بنحوی دیگر اعطا نمی کند.

٣- يعنى قبل از مقادير زائده يا قبل از ازدياد مقادير.

 <sup>--</sup> یعنی طوفانهای آبی.

٤- در اثبات تخلخل و تكاثف.

ه- زیرا لازم سیاید که ولو یک لعظه هم باشد بمقدار افزوده شود وهم قمقمه سالم باشد یعنی به حجم آن افزوده نشده باشد.

و اگرگفته شود که زیادت مقدار بالذات مقدم برانفجار بوددراین صورت در باب میل اجزاء بالذات متقدم در باب میل اجزاء بالذات متقدم برشکالته شدن است ] و ایرادآنهالازمنمیآید .

پس دراین صورت تخلخل جزبه تفریق اجزاء از جهت حرارت ووارد شدن جسم لطیفی مانندهوا در خلل آن نمی باشد بطوریکه هرگاه اجزاء بسوی افتراق میل کنند ومانعی ازاین امر ممانعت نماید هرگاه آن اجزاء را قوتی باشد آن مانع را دفع کندوبسوی جدائی رود. واین گستگی اجزاء درمتخلخلاتی مانند آب وجز آن از مایعات در هنگام تبخیر بخوبی احساس میشود هرگاه فرخا اجزاء آنرامجددا بهم به جسبانیم پیوسته می شود و بهمان مقدار نخست بازمی گردد، پس ازاین بیان ثابت شد که جسم عبارت از مقدار است و بمقادیر عالم اصلانه افزوده میگردد و نه ازآنها کاسته میشود و روشن شد که حثلا برای خردله، مادهٔ مستعدآن چنانی نیست که تمام مقادیر جهان را بپذیرد چنانکه مشائیان بدان ملتزم شده اند او آنچه ماگفتیم] رأی و خطر حکمای نخستین و بامتان است".

و آنچه گفته میشود تکه سمند بودن و منقدر بودن خود از اموری است

١- تقدم بالذات نه بالزمان.

۲- یعنی میگوئیم میل اجزاء بانفجار بالذات مقدم بر انفجار است و بنا براین، گفتار آنان درست نیست که گویند: میل اجزائی که در قمقمه است بافتراق و تفریق قمقمه اگر بعداز تفریق و یا با آن باشد لازم آید که تفریق بمیل نباشد و اگر قبل ازآن باشد خلاء لازم آید زیرا اجزاء موجود درآن متفرق باطراف میشوند و چیزی هم نیست که جای آنها را بگیرد یعنی جای خالی را.

ـم درستن چاپ قديم للحرارة است و اين درست است.

رع ملاصدرا در تعلیقه گوید؛ هیچگاه مشائیان نگفته اند که خردله ازآن جهت که خردله است تمام مقادیر عالم را سیه دیرد بلکه گویند آنرا استعدادی است که ستعاقباً صورت های مختلف را پذیرد و رها کند.

هـ یعنی اینکه عبرت از مقداراست، مطایق رأی حکمای اقدین است نه اشال ارسطو.
 ۲- که مقدار زائد برجسیت است نه نفس جسیت.

که حمل بر جمع میگردد و بنا براین [امتداد و مقدار] زائد برآنست خن ستقیمی نیست زیرا هنگامیکه مامیگوئیم «الجسم متقدر» لا زم نیست که مقدار زائد برجمه باشدا.

زیرا حقایق مبتنی بر اطلاقات نمی باشد نچه آنکه دراطلاقات [عرفی] تجوزات بسیاری جریان دارد ۲.

و چه بساانسان در ذهن خود شیئیت را باضافهٔ مقدار برمیگیرد و [سلحوظ میکند] و میگوید «الجسم شییء له المقدار » در حال که هرگاه به حقیقت اسر رجوع کند چیزی را بجز نفس مقدار نمی بابد و هرگاه درعرف سردم این گفتار که گویند «بعد بعید» اطلاق گردد دلالت نمی کند که بعدیت در بعد امری بود زائد برآن بلکه این [اطلاق نوعی اطلاق عرفی] مجازی است چنانکه گفته سیشود «جسم جسیم»، و جایز است که گفته شود «الجسم سعتد» باین معنی که جسم را استدادی است خاص در جهت معینی که حاصل آن باین امر باز میگردد که مقدار یا متوجه به جهات مختلف بود ویا متوجه به جهت معینی است وامثال این تأویلات [و تمویلات].

پس اینگونه مغالطات اینان را از جهت اخذ اتصالی بمعنی اسداد واز پارهٔ ازتجوزات دیگر حاصل شده است [ولازم آمده است] وناشی ازگمان آلمان است باینکه امتیازوفرق بین کمال ونقص (چنانکه بین خط طویل و قصیر است) به چیزی بود زائد بر مقدار و حال اینکه این گمان نادرست است.

۱- لازمه اش این نیست که متقدر بودن زائد برجم باشد باین دلیل که شیئی حمل بر نفس خود نمی شود.

<sup>-</sup> تااینکه از اینگونه اطلاقات حکم بمسائل علمی و حق یق کنیم.

۳- بسیاری از اطلاقات مجازی است.

عد زيرا شيعيت زائد بر مقدار نيست و بلكه نفس مقدار است.

ه . یعنی مغ لطاتی مانند الجسم مرکب من الهیولی والصورة وآنچه از مفاسد و توالی فاسد بدند ل داشته و دارد.

۹- یعنی مغالطات و خطاهابرای آنان ازاین راه ها حاصل شده است یکی اینکه اتصال را بمعنی استداد گرفته اند دوم اینکه اطلاقات مجازی را مورد اعتماد قرار داده اند سوم اینکه گمان کرده اند ما په الافتراق بین کامل و ناقص به امری زائد بر مقدار است . قطب ص۱۸۸ م

# حکومتی دراینکه هیولای عالم عنصری عبارت ازمقداری است قالم به نفس خود

و چون درفصل پیشین تورا روشن شد که جسم جزمقدار قائم بذات خود چیزدیگری نبود بنابراین در عالم وجود، سوجود دیگری نبود که تنها او سوجود بود و صور ومقادیر را پذیرد یعنی آن سوجودیکه مشائیان آنرا هیولای [اولی] نامیده اندا.

و آن [یعنی هیولی] بنزد آنان سوجودی بود که فینفسه ستخصص باسری و چیزی نبود و بلکه تخصص آن بصورتها بود و حاصل آن باین بازسیگردد که هیولی سوجودی بود نا معین و جوهریت آن عبارت از سلب سوضوع بود از آن والبته این گفتارسا که گوئیم هیولی سوجود «سائی» بود همانطور که گذشت [باین معنی است] که صرفاً اسر ذهنی بسود .

وبنا برین آنچه را مشائیان هیولی نامیده اند امری موجود و متقرر در خارج نبود و بنا برین آنچه را مشائیان هیولی نامیده انداز که عبارت از جسمیت بود امری عقلی بود و هرگاه نسبت به هیات متبدلهٔ برآن و انواع مرکبهٔ حاصل از آن سنجیده و قیاس شود

این برهان رد بر مشائیان است که گویند بجز صور جسمیه ونوعیه موجود دیگری بود که قابل صور مقادیر است وآن هیولی است.

۷- یعنی هیولی هیچگونه تخصص و نام ونشانی ندارد و بواسطهٔ صورتهای نوعیه و جمعیه تخصص یا بد ونام ونشان یابد.

سد منظور شیخ این است که حاصل تفسیر و تعبیر ستائیان از هیولی این سی شود که هیولی عبارت از سوجود مبهمی است یعنی موجود نامتعین و قبلا بیا ناشد دراعتبارات عقلی که موجود نامتعین یا موجود «ما» امری عالمی و ذهنی است پس از سخن خود مشائیان و تعاریف آنها نسبت به هیولی در میابیم که امر ذهنی است.

ع. و بنا براین یعنی بنا به تعبیرات خودآنها هیولی امر ذهنی است.

و۔ بنا بر تعبیر خودشاندر حالی که خود آنان باوجود اینگونه تعریفات گویند امر خارجی است.

۹- زیرا خود ستائیان گویند در هیچ موضوعی از موضوعات تقرر ندارد و بلکه خود شکل دهندهٔ هر امری است و چیزی است نا معین که صورت ها را علی التعاقب می بذیرد.

آنگاه [آن اعراض و انواع] هیولی نامیده میشود و بجز آن چیزی دیگر نبود [بنام هیولی] و بلکه باین اعتبار هیولی تنها همان جسم بود'.

# حکومتی دیگر درمباحث وابسته به هیولی وصورت

و اینان [در بارهٔ] آنچه خود موجود فرض کردهاند و نام آنرا هیولی نهادهاند چنیناظهار کردهاند که: وجود هیولی بدون صورت و وجود صورت بدون هیولی متصور نبود و وسیس چه بسا حکم کردهاند که صورت را مدخلیتی بود در وجود هیولی و اغلب اوقات در [اثبات اینکه ] صورت علت نا متعین است برای هیولی بر این معنی تکیه کردهاند که خلو هیولی از صورت متصور نیست و [البته] این برهان محکم و درست نیست زیرا مانعی نیست که برای وجود چیزی لازمی باشد که بدون آن ملزوم تحقق نپذیرد و در عین حال لازم نیست که آن لازم علت [ملزوم] باشد آ.

سپس گوئیم: بعضی ازآنان دربیان آنکه که وجود هیولی بدون صورت متصور نیست از گفته اند- این فرض یا هیولی بخش پذیر است که لازم آید که جسم باشد و بنا براین مجرد از صورت نباشد و یا بخش پذیر نیست بناچار باید بخش ناپذیر بودن آن لذا ته باشد و بنا بر این انقسام براو محال باشد این برهان نیز کا درست

الله درهرحال این امرکه بنام جسم خوانلسیشودیک امر عقلی است نه خارجی و نصبت باعراض و انواع مرکبه میتوان هیولی گفت و گرنه چیزی که خود استقرار خارجی داشته باشد نیست و بالاخره اگر دقت شود تنها یکه امر در عالم هست که جسم است وهیولی وجسم یک چیز بود .

۷- سشائیان گفته اند که جسم سرکب از هیولی و صورت است وصورت را علت هیوئی دانسته اند و این اس هسم درست نیست زیرا خالی نبودن صورت از هیسولی دلیل براین نیست که قوام و وجود هیولی به صورت است.

سـ سائند زوایای ثلث برای مثلث ویا زوجیت برای اربعه که از لوازم آنها است و مثلا عرض چیزی لازمهٔ آنست و لکن علت او نیست و بلکه معلول آنست.

یعنی در این هنگام که عیولی بدون صورت باشد.

ه. و این خلاف فرض خود آنها است که قائل به هیولی هستند

و نا استوار است زیرا هرگاه [هیولی] خارجاً نا منقسم باشد لازم نیست که عقلا هم نا منقسم باشد و بخش ناپذیری ، ذاتی آن باشد و بلکه استناع فرض انقسام درآن از جهت فقدان شرط قسمت است که مقدار باشدا.

وازجملهٔ براهین آنان [برتجردهیولی ازصورت] آنکه هرگاه فرض شود که [نخست] هیولی موجود مجرد باشدوسیس درآن صورت حاصل شود [سه فرض توان کرد] یکی آنکه هیولای [مجرده] در تمام امکنه باشد دیگر آنکه موجودلافی مکان باشدواین هردو فرض ظاهرالبطلان است و سه دیگر آنکه در مکانی مخصوص باشد و حال آنکه همالطور که در کتب مفصله آمده است هیولی را مخصصی نیست .

وهرآینه گویندهٔ را رسد که بدانها گوید: امتناع حصول [هیولی] در مکان خاص ازجهت عدم مخصص است نه ازجهت محال بودن تجردآن ازصورت ونهایت چیزی که ازاین برهان لازم آید این است که هرگاه عالم حاصل وموجود شودوهمچنان بطور هیولای مجرد از صورت باقی بماند هیچگاه پس ازآن لبس صورت وصورت پذیری برآن ممکن نبود زیرادر این هنگام مخصصی که آلرا [ بمکانی دون مکانی دیگر]

ا زیرا محال ست که لغیره باشد که صورت و توابع صورت باشد زیرا فرض این است که مجرد از صورت است و با این فرض سنت است چون بنا بر فرض، بالذات بخش ناپذیر است و مابالذات لایزول»وگاه باشد که چیزی از جهت نفی شرطش سنت باشدآن شرطی که جز علت تامه است.

<sup>-</sup> یعنی برهان دیگر آوردهاند برامتناع تجرد هیولی از صورت .

س. زیرا بفرض اول لازم میآید که جسم واحدی در تمام اسکنه باشد و بر فرض دوم لازم میآید که در هیچ مکانی نباشد و بر فرض سوم لازم میآید که هیولی متخصص بمکانی خاص بود درحال که خود گویند: نسبت هیولی به تمام مکانها یکسان است. حاصل سخن اینکه هرگاه هیولی نخست مجرد از صورت بود و سپس به صورت مقترن شود محال لازم آید و آن ترجیح بلا مرجح است و یلحصول در تمام حیزها یا در لاحیز و هر سه محال است بسی «مقدم» که تجرد از صورت باشد محال است.

عم یعنی از جهت اسری عرضی است که عدم مخصص است نه آنکه ذاتاً محال است که مجرد بودن باشد.

تخصیص دهدوجودنداردومحال بودن چیزی بسبب غیر، دلالت برمحال بودن آن فی نفسه ندارد، اینگونه مغالطات وخطاها ناشی ازاهمال اعتباراتی است که ملحق به چیزی میشود، بعضی لذاته وبعضی لغیره!

و نزدیک به برهان سابق است برهان آنان [دراثبات اینکه هیولی مجرد از صورت باشدیا «واحد» از صورت نتواند باشد]مبنی برآنکه هرگاه هیولی مجرد از صورت باشدیا «واحد» استویا «کثیر» [هرگاه کثیر» باشدومتصف به کثرت] بناچار کثرت مستدعی ممیزی خواهد بود واین [سمیز] بصورت [وتوابع صورت] خواهد بود "[وهرگاه] «واحد» باشد و [هیولی متصف به وحدت باشد] بناچاراتصافش بوحدت بمقتضای ذاتش بود پس باشد و [هیولی متصف به وحدت باشد] بناچاراتصافش بوحدت بمقتضای ذاتش بود پس

در این مورد گوینده را رسد که گوید «وحدت صفتی است عقلی که از ضروری بودن عدم انقسام هیولی لازم میاید" و محال بودن انقسام هیولی ناشی از التفاء شرطانقسام میباشد وآن چنانکه پیش ازاین گفته شد مقداراست".

و چون ما ثابت کردیم که جسم بهز مقدار چیز دیگری نیست ازبعث در هیولی بی نیاز هستیم به خرض ما ازایراد اینگونه برهانهاروشن کردن اشتباهات و لغزشهای مشائیان است .

الدات بالذات بجاى ما بالفير و يا ملحقات بالغير بجاى ما بالذات گرفته شود.

٧- زيرا هيچ امرى خالى از دو حالت وحدت و كثرت نيست.

٧- اشياز كثرات وتحقق كثرت بصورت است .

٤- و نگر وحد ت باشد بناچار باید اتصاف آن بوحدت مقتضای ذاتش باشد و والذاتی لایتخلف و بنا براین تکثر برآن ناسمکن خواهد بود لانسابالذات لایزول لکن عملات تکثر واقع است پس در هنگام تجرد واحد نیست .

ه- قبلا بیان شد که ممکن است چیزی از جهت انتفاء شرطش معتنع شود.

۲- و بنابراین اتصاف هیولی بوحدت مقتضای دانش نیست تا اینکه تکثر برآن

معتنع باشد وبلكه بمقتضاى غيراست وآن محال بودن انقسام است ازجهت انتفاء شرط قسمت.

۷- زیرا این برهانها براین فرض است که جسم پیز مقدار باشد چنانکه مشائیان گویند و غرض ما بیان مهو مشائیان است در اثبات صورت جسیه.

سپساینان[مشائیان] صورتهای دیگری را [جزصورت جسمیه] برای هیولی اثبات درده اند و گفته اند که جسم خالی[از دو حالت و دودسته] نباشد یا قسمت وانفصال برآن مستنع بودو یا ممکن بود [آن جسم که برآن قسمت ممکن بود] یا قسمت و تشکل و ترك آنرا بسهولت می پذیردو یا [اینکه اینگونه چیزها را] بدشواری می پذیرد پس بناچار باید صورتهای دیگری باشد که مقتضی اینگونه چیزها باشد و جسم بآنها تخصص و ویژگی یابد [ واین مطلوب مشائیان است دراثبات صورت نوعیه].

وگویندهٔ را رسد که گویداینگونه مخصصات [که بآنها استناد کردید] کیفیاتند [لهٔ جواهر] اما در عناصر پس مانند رطوبت ویبوست و حرارت و برودت بودو اما در افلاک پس مانند هیآت دیگر آبود .

واگرپاسخ گویند که اعراض نتوانند مقومات و مخصصات جوهرباشند [وآنچه ما سوردبحث قرار دادیم ثقوم جوهراست] جواب داده می شود که مقوم جوهر بودن این اسوریکه شما صورت نامیدید اگر باین جهت باشد که هیچگاه جسم از بعضی ازآنها

ا- یعنی غیر از صورت جرمیه صورت دیگری را اثبات کرده اند که آنرا صورت نوعیه و طبیعیه نامند و گفته اند در وجود هیولی تنها صورت جرمیه کانی نیست زیراهمانطور که هیولی را مجرد از صورت نتوان تصور کرد جسم مطلق نیز وجردش متصور نیست زیرا هرگاه برای جسم مطلق وجودی باشد و حال اینکه جسم دو نوع است یکی اجساسی که انقسام برآنها معنع است مانند افلاك و بعضی ممکن است این قسم هم بر دو قسم است یکی جسم هائی که شکل و انقسام را بسهولت می پذیرند مانند آب و هواء و بعضی بسهولت نمیپذیرند مانند منگ و غیره پس جسم مطلق خالی از یکی ازاین سه نیست و اگر جسم مطلق هریک ازاین سه حالت را بپذیرد بناچار بمقتضای ذاتش باشدو بنا بر این همهٔ اجسام در خواص یکمان خواهند بود پس صورت دیگری لازم است که مقتضی این گونه خصوصیات و اشکال و حالات باشد و جسم مطلق در هر کجا بوسیلهٔ آن صورت متخصص به خصوصیت خاص شود و آن صورت نوعیه است .

۲- یعنی این مخصصاتی که بان استناد کردید وفکر کردید که جواهرند، ا عراضند
 و از مقوله کیف اند.

س. یعنی مجدداً ایراد کند و پاسخ گوید که کیفیات و اعراض دیگر مقوم جوهر نمی توانند باشند پس جوهرند نه کیف .

خالی نیست گوئیم خالی نبودن چیزی ازامری دال برآن نیست که آن[امرمقوم آن چیزوآن] چیز متقوم بآن امربودزیرا [بیان شد] که پارهٔ ازلوازم چیزهااعراضندا.

وهرگاه تقوم جسم بآنها ازآن جهت باشد که [این امور] مخصصات [ومقومات وجود] جسم اند [پاسخ دهیم که] شرط مخصص بودن این نیست که صورت وجوهر باشد زیرا شما خود اعتراف دارید که اشخاص هرنوع بعوارض متمیز میگردند و حال آنکه هرگاه این مخصصات نمی بود انواع وجزانواع مانند اصناف واشخاص موجود نمیشدلد.

و نیز اعتراف کردید که طبایع نوعیه از لحاظ وجود اتم از اجناس اندا و فرض وجود آنها بدون مخصصات متصور نیست واگر مخصصات جسم صورت وجوهر پاشد بان دلیل که وجود جسم بدون مخصص متصور نیست لازم آید که مخصصات انواع اولی واقدم بجوهریت باشند و حال اینکه چنین نیست.

پسجایزاست که مخصص [جسم مطلق یعنی صورت نوعیه] عرض باشد آنها یت آنکه] عرض گاه ازشرایط تحقق جو هر است چنانکه مخصصات درا نواع عرض میباشند و تحقق [ و و جود] نوع در خارج متصور نیست مگر بآن عوارض .

الله المناف الم

ب- از جهت اینکه اتم وجوداً است از طبایع جنسیه چرا چنین تیست ؟ چون پارهٔ از
 سخصصات، اعراض و هیات اند .

- یعنی جایز است که مخصص جسم مطلق که بنا برگمان مشائیان صورت نوعیه است عرض باشد.

3- پاسخ این ایراد است که گفته شده است: مخصصات انواع تایم منخصص نوعی است، و هرگاه تخصص اشخاص نوع بآن مخصصات از اسباب خارجی باشد مقوم ما هیت نوعی نخواهد بود، گوید عین همین مطلب را در بارهٔ صور نوعیه میتوان گفت که صور نوعیه تایم ما هیت جسمیه است که اگر باسباب خارجی باشد مقوم و جوهر تیست.

واماآنچه دراین باب گفته میشود که حقیقت نوعیه نخست تحقق می پذیرد و سپس عوارض ازاآن پیروی کرده عارض برآنها میشوند خنی سست است زیراطبیعت نوعیه مثلامانند «انسانیت» هرگاه نخست حاصل گرددوسیس عوارض [وجودی] اورا پیروی کند لازم آید که نخست انسان بطور سطاق و کلی موجود شود وسپس تشخص پیدا کند و این امر سحال است زیرا انسان هیچگاه موجود نمیشود مگر مشخص و [متخصص به شخصیات] و انسان مطلق اصلا در خارج تحقق نمی پذیرد و و اگر اینگونه عوارض از شرایط تحقق طبیعت نوعیه انسان در خارج نباشد و آنچه مابه الاستیاز این شخص معین از انسان است از لوازم حقیقت انسانیت نباشد [چه عرضی و جه غیرعرضی] جایزخواهد بودفرض بقاء انسانیت سطاقه ولحوق عوارض بآن بدون مین و مختاز ومخصص ۲ زیرا اینگونه عوارض که اشخاص نوع بسبب آنها مشخص و محتاز میشوند از مقتضیات [و لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات [و لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات [و لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات [و لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات آو لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات آو لوازم] حقیقت طبیعت نوعیه نمی باشد و الا درهمهٔ اشخاص میشوند از مقتضیات آو لوازم از ناحیهٔ فاعل خارجی خواهد بود؟

وباین دلیل کهچون طبیعت نوعیه ذاتاً ازاینگونه مخصصات بی نیاز است مارارسد که وجود طبایع نوعیه را عاری ازعوارض فرض کنیم وحال آنکه چنین نباشد [پس ازاین بیان معلوم شد] که جایز است که عرض شرط وجود جوهر بود و بدین معنی مقوم وجود آن باشد؟.

۱- در فرق بین ما هیت نوعی و جنسی است که ما هیة نوعی فی نفسه تام الوجود است و اگر مثلا نوع انسان منحصر در شخص او شود نیازی به سیز ندارد و مانعی نیست که نوع آن منحصر در شخص باشد و بنا براین مخصصات آن ممکن است عرض باشد بر خلاف جنس، جواب میدهد که عین هین استدلال در ما هیت جنسی میآید و اگر گفته شود که ما هیت جنسی تام الوجود تیست و در تمامیت خود نیاز به مخصصات دارد و باید مخصصات جوهر باشند تا موجب تمامیت آن گردند عین همین استدلال را در باب ما هیت نوعی نیز میتوان گفت

٧- لازم آید که بتوان انسانیتی بطور مطلق فرض کردبدون سیز یعنی که انسانیت مطلقه بدون سیز قبلا وجود داشتهٔ باشد وبطور مطلق باشد وعوارض بآن ملحق گردد.

٧- نه ناشي از متن طبايع نوعيه و جنبيه...

ع يعني شرط تحقق و تقرر آن در خارج باشد.

و آنگهی هرگاه جایز باشد که نخست انسانیت مطلقه حاصل گردد و سپس میزات ومخصصات ازآن تبعیت کند چگونه جایز نباشد که نخست جسمیت مطلقه تحقق پذیرد و سپس مخصصات بدنبال آن آیند و هر عذری در مورد جسم مطلق میآورید مثل آن در انواع همآید

و سپس [گوئیم] شگفتآوراین است که بنابرآنچه مشائیان گویند وعقل» ازجهت تعقل اسکان خود مقتضی حصول جسم است. و حال آنکه امکان وی بالضرورت عرض میباشد ابنا برسیاق [وقیاس] مذهب خود آنان "وهمچنین است [گفتار آنها در] تعقل امکان ریرا تعقل امکان بجز تعقل وجوب است زیرا هرگاه تعقل امکان و وجوب یکی باشد و حال آنکه چنین نیست و چون تعقل اسکان بجز تعقل وجوب است. بنابراین هردو زائد بر ماهیت عقل اند وهردو برای او اسکان بجز تعقل وجوب است. بنابراین هردو زائد بر ماهیت عقل اند وهردو برای او عرضی میباشندودو و مرضی هستند در [وجود او] و چون وجود داخل در حقیقت شیی اندو بطریق اولی امکان و وجوب داخل در حقیقت شیی اسکان و وجوب عرضی میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شیی و باشد، و چون تعقل امکان و وجوب عرضی میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شیی و باشد، و چون تعقل امکان و وجوب عرضی میباشد و باعتبار آن دو تعقل [تعقل وجوب و تعقل امکان] یک جوهر مفارق و یک جوهر جسمانی حاصل میشود سهرسد رست وصحیح خواهد بود [که بگوئیم] اعراض را بنوعی از

١- زيرا از اين جهت قرقي بين مخصصات انواع و جسم مطلق نيست.

۷-در ترتیب نظام آفرینش مشائیان گویند عقلی آول ذات مبده المبادی را تعقل سیکند و ازاین ازای تعقل می کند و ازاین تعقل عقل دیگر بوجود مآید و خود را واسکان ذاتی خود را نیز تعقل می کند و ازاین تعقل ،جسم بوجود سیاید، شیخ اشراق گوید: اسکانیت عقل امری عرضی است بس چگونه در آنجا عرض موجب حصول جسم است و علت آنست و در اینجانباشد. ؟

<sup>-</sup> مشائیان امکان و . . را عرض سیدانندلکن شیخ اشراق اسر اعتباری می داند غیر واقع در خارج .

٤- وتتي كه امكانعرض باشد تعقل امكان بدو وجه وبدودليل عرض است.

هـ زیرا بنا بر قول مشائیان مقتضای اول که تعقل امکان باشد جوهر جسمائی است.
 و مقتضای تعقل وجوب آن جوهر غیر جسمائی است.

چنانکه قبلا بیان شد که وجود امر اعتباریاست .

ه از تعقل اسکان فی نفسه جوهر جسمانی و از تعقل وجوب بالغیر نفس واز تعقل دات حق عقل دیگر صادر میشود. از قطب ص ۲۰۰

علیت و یا اشتراط مدخلیتی است دروجود جواهر و مقوم وجود نباشد سگر هر آنچه بنحوی دروجود چیزی مدخل باشد.

و آنگهی آیا استعدادی که مستدعی وجود نفس است برای بدن از جهت مزاجی نیست که خود عرض است وآن از شرایط حصول نفس است؟ وآیا امتیاز نفوس پس از مفارقت از بدن بعضی از بعض دیگر باعراض نیست ؟ پس درست خواهد بود که بگوئیم بعضی از سخصصات جواهر اعراضه و تخصص بانها شرط حقایق وجود نوعیه باشد.

و شگفت این است که مشائیان خود جایزدانسته اند که حرارت مبطل صورت مائیه و عدم آن شرط وجود صورت مائیه باشد و هنگاسیکه جایز است عدم عرضی، شرط [وعلت] وجود جوهری باشد چگونه جایز نباشد که وجود [عرض] علت یا شرط وجود جوهر پاشد وآیا مقوم وجود بجز آنچه دروجود چیزی به نعوی مدخلیت دارد چیز دیگری میتواند باشد؟ ومشائیان خود اعتراف کرده اند که آنچه مستدعی صورت هوائی است «حرارت» است و بنا براین «حرارت» از جملهٔ علل حصول آن میباشد بااینکه خود عرض است، پس پارهٔ از اشال اینگونه اغلاط ناشی از استعمال الفاظ است در معانی ختاف مانند لفظ صورت و جزآن و پارهٔ دیگر ارتای گونه اغلاط] ناشی از اشتیاه کردن «امری» است بامری که مثلافرض شودنسبت برهان ثبوت قاعدهٔ به مستثنی و مستثنی منه یکسان باشد آ.

ا زیرا لفظ صورت بنزد سائیان بعنی جوهر مقوم بکار رفته است و نزد مکمای اقدم بمعنی عرض زیرا بنزد آنان هرچیزی که در معلی حلول کند هرض است چه آنکه وجود محل متقوم بدان باشد یانه و لکن هیولی بنزد مکماء اقدم بمعنی جسم مطلق بکار رفته است و نزد مشائیان بمعنی جوهر بسیط که جزء جسم است. قطب ص ۲۳۰.

۷- مانند «کلماحلفی شیئی و توبیه وجود معله کالصورة فهو جوهر والا فعرض» زیراحجت ثبوت تقویم صورت همانطور که بیان شد هرچه باشد نسبت بآن و مستثنی مه یکان است یعنی نسبت آن ببعضی ازاعراض که تبول دارندو بعضی دیگر که قبول ندارندواین خود منشأ غلطاست.

بعضی ازسشائیان باین برهان متوسل شده انداکه دروجود آب، آتشن وجز آنها ، اموری وجود دارد که بوسیله آنها پاسخ از «ماهو» دگرگون میشود و آن امور مورت اند ۲ زیرا اعراض جواب از «ماهورا» نتوانند دگرگون کنند.

این برهان نیز درست و متین نیست . زیرا مشلا هرگاه از چوب کرمی ساخته شود در آن بجز هیآت و اعراض چیز دیگری حاصل نمیشود و معذلک در هنگام پرمش «بماهو» از آن « چوب » گفته نمیشود و بلکه « کرسی» گفته میشودو همچنین است بطوریکه در محل خود مقرر شده است درخون صور عناصر محفوظ است و درآن بجز هیآت واعراض که باعتبار همان اعراض بصورت خون درآمده است چیزی دیگر نیست وهرگاه از اشخاص آن به «ماهی» پرسیده شود پاسخ داده نخواهد شد که عناصر است و بلکه پاسخ [از پرمش بوسیاه ماهی] « خون » بود وهمین طوراست خانه که مشارالیه و [ محسوس ] است که هرگاه از ماهیت آن «بماهو» پرسیده شود . پاسخ داده نخواهد شد که «گل» یا «منگ» است و باکه پاسخ داده میشود که «خانه» است و بنا براین اعراض مغیر ماهو می شوند . پاسخ داده میشود که «خانه» است و بنا براین اعراض مغیر ماهو می شوند . و عنوان حقایق غیر بسیطه از این لحاظ برحسب ترکیبات و امامی آنها است و اما بسائط را که قهرآ اجزائی نیست که در مقام پاسخ پرسش از ماهیت

۱- بعتی برای اثبات جوهریت سخصصات اجسام عناصر.

۳- یعنی جوهرند زیرا اعراض موجب دگرگونی پاسخ «ماهو»نمی شوند وآنچه جواب به ماهورا تغییر میدهد جوهراست واز طرفی مخصصات جواب ساهو» را تغییر میدهد پس جوهر است. بنایر فرض آنها

ب- در حال که مسلم پاسخ بماهو تغییر سی کند پس بعضی ازاعراض نیز پاسخ از
 «ماهو» را تغییر میدهد.

۱۵ که باعتبار همان اعراض خون ناسیه سیشود و معذلک در پاسخ ازآن عناصر گفته نیشود .

و- یعنی ازاین جهت باید اشیائی که ازآنها سرکب شده استسورد لحاظ واتم شود چه اینکه اجزاء آن جوهر باشند بقول مشائیان، مانند جسم که سرکباز صورت و هیولی است یا اعراض مانند حرکت سریع که سرکب از حرکت و سرعت است یا سرکب از جوهروعرض مانند کرسی که سرکب ازچوب و هیأت خاص است و اختلاف درنامگذاری است که هر اسمی بازاه چیزی نهاده شده است.

آنها به « ساهو » نسبب پارهٔ از اجزاء آن هاسخ دگرگون شود، و ضابطهٔ کلی در عنوان انواع سر کبهٔ اجتماع معظم اعراض مشهورهٔ آنها است [و بجز آن] بمه خصوصیات و اعراض دیگر توجه نمیشود تا اینکه پاسخ از «ساهو» نسبب آنها دگرگون شود ایانشود.

از جمله براهین آنان این است که آاین صورتها جزء جوهرند و جزء جوهر، جوهراست که ازیک جهت براو جوهر محمل بشود لازم نیست که خود آنهم جوهر باشد آ.

و مثلا از جهتی [و باعتبارماده] بر کرسی جوهر حمل سیگردد و هیانی که بوسیلهٔ آن «کرسویه » تعقق یافته است نیز جزه کرسی است ومع ذاک لازم نمی آید که جوهر باشد. و بلکه آن جوهری که از تمام وجوه جوهر بود تمام اجزاه آن نیز هوهر است زیرا جوهر بودن آن از تمام وجوه عینا باین معنی است که تمام اجزاه آن بود استالبته درصورتیکه برای آن جزئی وجود داشته باشد و مثلا چه کسی پدیرفته است که آب و هوا جواهر معضه باشند و بلکه آن دو از حیث جسمیت جواهراند و خصوص مائیت و هوائیت آنها بواسطهٔ اعراض بود. پس آب خود جوهر است و وجود آن بااعراض که جوهر نیست .

و اما گفتار آنان که صورت مقوم جوهر است و بنابر این خود نیز جوهر

۱- مانند کرسی که چوبی است که درآن هیأت واعراض خاص جمع شده است که بواسطهٔ آنها کرسی شده است مانند شکل واشال آن بر خلاف رنگ واشال آن وینا براین پارهٔ از اعراض جواب از «ماهو» را دگرگون می کند و پارهٔ دیگر نمی کند.

٧- يعني برهانهاى آنان بر جوهريت صورت.

حد بلکه جزء جوهراست و با تبدل آن صورت مبدل میشود.

٤- دراينجا به صورت باعتبار ماده جوهر حمل ميشود.

ه. پس آنچه از وجهی وجهتی جوهر است لازم نیست که همهٔ اجزاء آن جوهر باشد.

٧- يعني ازجميع وجوه جوهر باشد.

است گفتاری است باطل'. زیرا جوهریت صورت از جهت وجود آن لافی موضوع است وجود آن لافی موضوع است ووجود آن لافی موضوع عبارت ازعدم استغناء معل است ازآن وعدم استعناء معل ازآن عیناً عبارت ازمقومیت معل است بدان وبنا براین گفتار ما که گوئیم که «صورت مقوم جوهر است بس جوهر است» در حکم این است که بگوئیم «صورت مقوم جوهر است».

پس بابیانی که شدتابت شد که جایز خواهد بود که اعراض متوم جوهر باشند.

و ما از صورت دراین کتاب همان حقیقت بسیط نوعی را خواهیم اعم از آنکه جوهر بود یا عرض و در عفاصر [این جهان] به جز جسمیت و هیآت چیز دیگری وجود ندارد و چونآن گونه صورتهائی که آنان نابت کرده اند و گفته اند موجود نامحسوس است باطل گردید آنچه دراین بین باقی سی ماند کیفیا تی بود که فابل شدت و ضعف اند و شعیف سیشوند".

بدانکه آنکس که گوید: هرگاه حرارت شدت وضعف یابد چون تغیرواشتداد آنبسبب عوارض نبود پسبه فصل بود سخت خطا کرده استزیرا اصولا حرارت تغییر نپذیرد و بلکه آنچه متغیر شود و تغیر پذیرد محل حرارت بود آنهم بهسبب تغیر اشخاص آن وفارق و مابه الامتیاز اشخاص حرارت از یکدیگر نیز به قصل

ا زیرا حد وسط مکرر نشده است ویلکه عین مقدمهٔ اول تکرار شده است بدون قائده و دیگر اینکه موضوع غیر از محل است، البته منظور در اینجا این است که وجود او لانی موضوع مساوی باوجود او در محل است. یا مساوی بایی نیاز نبودن از محل یابی نیاز نبودن محل است.

پابراین صورت جسمیه ونوعیه باطل است و بجز کیفیاتی مانند حرارت و برودت
 که عارض بر اجسامند چیزی دیگر بنام صورت وجود ندارد. قطب ص۳۳۳.

ب یعنی اگر کمی گوید: اگر حرارت قابل شدت باشد بالذات قهراً اشتداد آن فی ذاته فتواند به عوارض بود پس به فصول بود وآن جوهر است. این برهان را شیخ نادرست سیداند.

٩ پس ذات حرارت متغیر نبود ویلکه محل عروض آن متغیر بود بواسطهٔ تسوارد اشخاص حرارت. قطب ص ۲۳۶.

نبود زیرا پسازتغیر پاسخ پرسش به «ماهو» دراشخاص آن تغییر نمی کند و نیز تغییر درآنها به عوارض هم نبود و بلکه در اشخاص حرارت به قسم سومی بود که عبارت از کمالیت و نقص بود وماهیت سعقولهٔ حرارت نیز هم شامل اشخاص حرارت تامه می شود وهم نافصه علاوه بر این [گوئیم] پارهٔ از تعییرات هست که منتهی به تبدیل ماهیت می شود .

و اصولا سخن مشائیان در باب اشد و انبعف مبنی بر تحکمات زیرا بنزد آنان مثلا «حیوانی» [ازحیوانات] نتواند «اشدحیوانیة» ازحیوانی دیگربود درحال که خود در تعریف حیوان گویند «جسمیاست دارای نفس حساس و متحرك بالاراده» [وبئا براین تعریف] آنحیوانی که دارای نفس قوی تر بر تحریک بود و احساس و حواس وی زیاد تر و قوی تر بود بدون شک حسامیت و متحرکیت در او تمامتر بود و بنابراین قابل شفت و ضعف بود .

پس بمجرد اینکه عرف ؛طلاق نمی کند که فلان حیوان « اشد حیوانیت» بود ازآن دگر نمیتوان « اشدیت» آنرا منکر شد وهمهٔ گفتارهای آنان مبنی براینکه گفته نمیشود که مشلا این آباشد ماثیة بود ازآن دگر و مانندآن مبنی برتجوزات [واطلافات] عرفی است و هرگاه اینگونه گفتارهای آنان پذیرفته نشود و از آنان علت وجرائی دعاویشان پرسیده شود آنگاه است که سستی سخن آنان روشن می شود و ما پس ازاین اعراض و هیآنی که ویژه هریک ازعناصر بود [وهریک ازعناصر به آنها

۱- مثلا حرارت شدید توعی بود وضعیف نوعی دگر.

٧- يعنى درحرارت شديده وضعيفه پاسخ يكي بود.

وگرنه تغییری در نفس حرارت نخوا هد بود.

ع مثلا مائند حرارت كلي.

هـ مانند حمرة كه بين حواد وبياض است.

۹- براین مبنی که عرف اطلاق نمی کنددرحال که حقایق علمی مبتنی براطلاقات عرفی نیست.

ی ومثلا میشود که گفت حیوانیت انسان شدید تر است از حیوانیت حیوانی کسه سوامی او کستر و حرکت او ضعیف تر بود.

ویژگی یابند ] باز نمائیم و خواهیم گفت و نمود که بجز آنچه بحس در ساید چیز دیگری در ماهیت ـ اشیاءنبود .

و مشائیان در انیاه سشخصه اسوری را ثابت کرده و [در مقام اثبات آن برآمدهاند] که باآن گونه خصوصیات نه بحس درمیآید ونه درعقل تا آنجاکه حقایق اسور و اشیاه معلومه بصورت معما و مجهول در آمدهاست والبته همچنانکه گذشت دراین مسأله حق با حکماه اقدم بود ...

#### قاعده در ابطال جوهر فرد

از جمله اغلاطی که ناشی از اخذ سابالقوه است یجای ما بالفعل گه تارگویندهٔ این گفتاراست که :

هرجسمی ناآنجاانقسام پذیرد که نه در عقل ونه در وهم قابل انقسام نبود و مبنای این گنتار را بر این برهان نهاده است که هرگا، جسم بطور بی نهایت سنقسم نبود لازم آید که جسم و جزء آن از نحاظ متدار برابر باشند زیرا بااین فرض عردو در قبول فسمت بطور بی مهانیت متساویند و بدیهی است که تساوی جزء با کل خود محال بود .

و لكن اينان نداسته اند [و در نيافته اند] كه اين قسمت موجود بالفعل نبود"

اله یعنی بجز کیفیات محوسه واعراض درذات عناصر چیز دیگری بنام صورت نوعیه یا جسمیه نیست.

٧٠ باند صور جيميه ونوعيه در عناصر محسوسه.

حد زیرا بنزد سائیان و بنا بر تعریفات آنها تمیز فصول و اجناس و اعراض بیشتر و بلکه همهٔ آنها سجهولند و دانسته نمیشوند. سنظور این است که ظاهر اثیاء معلوم وحقایق آنها مجهول است لکن مشائیان که گویند تعریفات حدیاست وقائل به فصول وصور نوعیه و جسمیه اندطوری ترتیب داده اند که اصولا همه امور مجهول باشند وعلمی در دنیا نباشد.

ور یعنی تا حدی رسدکه نه در عقل ونه در وهم قابل انقسام نباشد واینگفتار پیروان جوهر فرد است.

<sup>..</sup> مثلاکوه بایک ر*یک* از آن.

٣٠ چون برهان بطلان ناستناهي شامل امور موجود بالقعل ميشود نه بالقوه.

و بلكه بالقوه است و براى اين قسمت [مفروض] اعدادي بالعمل حاصل نبودا تا آنکه گفته شود که لازم می آید جزء مساوی باکل بود یا نبود و آنگهی از شرایط نا متناهی بودن این نیست که دوامرنامتناهی متفاوت نباشند و بویزه آنگاه كه نامتناهي بودن آنها بالفود بود زيرا از باب مثال فرض سراتب عدد هزارها در عقل بطور بی نهایت سمکن بود و بدیهی است که فرض مراتب انوف مشتمل بود برصدهائی که اعداد آنها خیلی بیش از اعداد مراتب انوف است و این تماوت بقلت و كنرت خللي بنا متناهي بودن آن دو وارد نميكند و بهرحال محال بودن وجود جزء لایتجزی برای جسم در عقل و در وهم ظاهر است و زیرا این جزء [مفروض] هرگاه در جهات واقع باشد قهراً آنچه ازآن جزء بسوی جهتی قراردارد غیر ازآن طرفی است که بسوی چهت دیگر است و این خود انقسام است و نیز هرگاه برای جسم جزئی باشد « لایتحزی » اگر فرض شود که یکی از آن اجزاء بر«منلقای» دو جزء دیگر قرار گیرد چون «متصور نیست که همه آن جزء بر منتقی بادو جزءسماس شود زیرا اگر چنین شود در این هنگام لابتجزی نخواهد بود ونیز متصور نیست که؛ یکی از آن دوسماس شود زیرا فرض این است که بر سلتقای هردو قرار دارد» پس بناچار جزء بر ماتقی بر قسمتی از هریک از آن دومماس خواهد بود ولازم آید که هرسه جزء منقسم شوند . و [وجود اومنقسم بهسه جزء شود] و نیز هرگاه یکی ازآن اجزاء بین دوجزء دیگر قرارگیرد اگر حاجب از تماس آن دوجزء گرددلازم آید که آنچه از هریک از آن دوباجزه وسط برخورد کند بجزه آن دیگر باشد و این خود انقسام است واگرحاجب ازنماس دوجزء واقع در دوطرف نگردد

١- چون فرض اين است كه بالقوه قابل انقسام است.

٢- زيرا بالفعل منقسم نشده است.

<sup>-</sup> به ده مرتبت، اعداد شدها ریش براتب اعداد الوف است.

٤- يعنى محال است كه جسم شامل اجزائى باشد كه لايتجزى بود بلكه همچنان
 قابل انقسام به بينهايت بود.

ه- چنانکه تائلین بوجود جزء لایتجزی گویند که دارای جهتاند زیرا جسماند.

لازم آید که وجود وعدمش برابر باشداو لازم آید که در عالم حجمی وجود نداشته باشد اواین امر محال است .

و چون متصور نیست که برای جسم جزئی باشد لاینجزی متصور نیست که برای هرچیزی که نابع جسم است حتی حراکت جزئی لایتجزی باشد زیراحرکت همدر مسافت واقع است.

و بنا بر این لازم آید که حرکت هم به تبع انقسام مسافت بطور بی نهایت انقسام پذیر بود؟.

#### قاعده درابطال خلاء

و چون بدانستی که در جسم چیزی که زائد بر مقدار باشد وجود ندارد بنابراین ممکن نعواهد بود که میان اجسام خلائی وجود داشته باشد زیرا عدسی و [خلائی] که فرضاً بین اجسام ست مقداری خواهد داشت در تمام قطرهای آن خلاء وامتدادی که فرضاً گنجایش جسمی خاص رادارد ناچارزیاد ترازآن خلاء وامتدادی است که گنجایش جسمی کوچکتر از آن را دارد . پس لازم آید که آنرا طوای و عرضی و عمقی باشد و مقصود بالاشاره باشد پس جسم خواهد بود نه عدم چنانکه گمان کرده اند .

ا۔ زیرا عالم اجسام سرکب خواهد ہود از تعدادی بسیار از همین اجزائی کسیه پالفرض وجود وعدم آنها برابر است.

**ہ۔ وخلاف واقع است**,

ب آنچه متعلق است به جسم نیز منقسم شود بطور بی نهایت حتی حرکت زیسرا حرکت واقع در سافت است و سافت جسم است وچون سافت بطور بی نهایت منقسم میگردد حرکت نیز بتیع آن بطور بی نهایت انقسام پذیرد.

٤\_ یعنی ممکن نیست که بین اجسام بعد مفطور باشد اعم از آنکه بگوئیم عدم است یا استداد است.

هـ برفرض اول که بعد مفطور و خلاأ را امری عدمی بدانیم. قطب ص ٤٤٧.

ب- و بنابراین، فرض اینکه خلائی باشد و عدم باشد باطل است اما فرض دیگرکـــه
 استداد باشد که خود ظاهرالبطلان است.

و آنگهی هرگاه در خلاء [مفروض] جسمی واقع شود الازمآید که ابعاد خلاء و جسم بیک بعد تبدیل گردد". و تداخل لازمآید بنحویکه هریک باهمهٔ آن دگر برخورد کند و این امر محال بود و چگونه محال نبود که دو مقدار باهدم گرد آیند ومجموع آندو بزرگتر از هریک ازآندو نبود.

# حکومتی در باب آنچه بریقاء نفس استدلال شده است

از جملة اغلاطی که بسبب تغییر اصطلاح در هنگام توجه نقض [ویمنظور دفع آننقض] واقع میشود این است که گفته میشود ٔ که «نفس تباه نمی شود» زیرا دراو قوت فساد و فعل بقاء نبود چه آنکه وی موجود بالفعل بودوو حدانیة الذات بود ، برگفتار اینان ایراد شده است که شما خود حکم کرده اید که مفارقات بااینکه بالفعل موجود ند ممکن الموجود که ویدیهی است که هر «ممکن الکونی ممکن اللاکون بود» و بنایراین دراو قوت عدم بقاء نیز بود ".

بعضى ازآنان بدين ايراد [چنين ] باسخ گفته اندكه «معنى امكان در .

ا اشاره بفرض دوم است که خلاء عبارت از عدم نباشد و بلکه عبارت از استداد بود و به چون فرض این است که خلاء استداد است وجسم واقع درآنهم استداد بود و دارای بعد است پس تداخل لازم آید.

س. همهٔ مقادیر هربعدی بامقادیر بعددیگر درهم رود و سجنوع دومقدار یک مقدار شود و این محال است.

ع۔ یعنی چون بربرهان آورنده نقض وارد میشود اصطلاح را تغییر میدهد که از نقض راه گریزی پیدا کند واین نوعی از مغالطه بود.

مد این برهان خاص نفس نبود بلکه بااین برهان هراسریسیطی که اورا قابلی نبود مانند هیولی و عقل سعدوم نمیشود . تقریر برهان اینکه هراسری که از شأن آن بطلان بود لازم است قبل از بطلان درآن هم فعل بقاء بود وهم قوت ایطال و هرچیزی که باقی بود و در او قوت بطلان بود بناچار برای راو ادوت بقاء هم بود زیرا بقاءآن واجب نبود لکن باقی بود پس هرگاه نفس بسیط و وجدانی است پس نتواندهم جنبه فعل داشته باشد هم قوت.

۲- یعنی مشائیان حکم کردماند.

پـ يعنى مفارقات كه كه ممكن الكون الد.

مفارقات این بود که وجود آنها وابسته به علل آنها بود بدان سان که هرگاه علت آنها معدوم فرض شود آنها نیز معدوم بوند نه بدان معنی بود که آنهارا فی نفسه قوت عدم بود البته این اعتذارات نادرست است زیرا توقف مفارقات برعلل ولزوم انتفاء آنها ازجهت انتفاء علل آنها تابع امکان نفسی آنها بود [که امکان خاص است].

پس چگونه [رواست] که در موقعی که ایرادی متوجه آن میشود تفهیر به چیزی شود که خود تابع امکان است پس از اعتراف باینکه واجب بالغیر ممکن فی نفسه بود وحال آنکه امکان نفسی اومتقدم بروجوب خیری اوست بنوعی از تقدم عقلی و [نیز اعتراف دارند] که همهٔ عقول سمکن بالذات اند و بذات حود مستحل وجدود نمی باشند.

و شگفت آور این است که [پاسخ دهنده] خود گفته است «کائنات فاسدات باوجود بناء عنل آنها تباه میشوند» بر خلاف مفارقات. واین حکم را بههین طریق وبطور مطلق کرده است و حال آنکه این اسر بطور مطلق سحان است زیرا علت سر کبه برای کائنات فاسدات بمانند علت بسیطهٔ در مفارقات بود در آنچه بازگشت آن بوجوب معنول آن بودبسبب وجوب عنت آن تا آنجا که هرگاه علل سر کبه کائنات فاسدات دوام یابد معلولات آنها هم دوام یابد . نهایت عملا دوام نمی یابد . و از جمله علل کائنات [فاسدات] استعداد محل آنها بود وانتفاء آنچه موجب بطلان آنهاست و بنا بر این کائنات [فاسدات تباه نمی گردند سگر از جهت انعدام جزئی از علت آنها نه از جهت فسادی که عارض بر جوهر آنها می شود . \*

<sup>، -</sup> برخلاف كائنات فاسدات كه آنهارا في نفسه توت عدم بود .

۲- یعنی چگونه سعکن است امکان در مفارقات درهنگامیکه ااشکال متوجه آن میشود تفصیر شود بآنچه تابع امکان استو در عنصریات بغیرآن درحال که هم مفارقات و هم عنصریا تدر اسکان و توابع آن ساوی میباشند.

۳- یعنی استعداد محل وانتفاء موانع خود ازجملهٔ علل کائنات است. قطب س ۲۹۰ و یا یک دواخت نمی باشند.

٤- بابقاء علل آنها چنانكه سشائيان كمان كرده اند. قطب ص ٢٤٧.

و اصلح برای پاسخ گوینده این بود که بجای علت بطور مطلق، علت قیاضهٔ [که از نوع] مفارقات است ذکر میکرد، زیرا کائنات با وجود بقاء علل مفارقهٔ آنها منعدم میشوند لکن انتفاء آنها ازجهت انتفاء بعضی ازاجزاء علت است!.

و باز پاسخ گوینده را چنین شایسته بود که امکان مزبور را بقوة قریبهٔ کمه عبارت از استمداد قریب است تأویل میکرد نه آنکه اصل امکان را ویا استحقاق وجود را در مفارفات منکر شود ...

و [البته] اینجا محل تطویل سخن نیست و غرضما تنبیه واشاره برجهت غاط ومفالطهٔ آنها است .

و از جمله حیله های مفالطی آنان در دفع اشکال گفتار آنان است که «وحدت در واجب الوجود سلبی است و معنای آن این است که بخش ناپذیر است» و در غیر واجب الوجود ایجابی است وبه معنی مبده عدد است [والبته] عدد اسری وجودی است پس سبده آنهم وجودی است.

در این مورد گویندهٔ ر رمدکه گوید این وحدتی که سبداً عدد است وصف واجب الوجودهم سیشود پس دراین صورت در پاسخ وی گوئیم: شات قیومی واحد است وعقل نخستین درمرتبهٔ دومین اواست وعقل دوم در مرتبهٔ سومین اواست وعفل سوم در مرتبهٔ چهارم و چهام در مرتبهٔ پنجم [و بهمین ترتیب] پس ذات اورا آن هنگام [که با اعداد وجودی دیگر] لحاظ کنیم موصوف بوحدتی نمائیم که مبدء عدداست زیراد راین صورت آنهم یکی ازهمان اعداد بود در نتیجه [این-

ا یعنی آن بعض که غیر علت عقلی است برخلاف سفارقات که جز علل مفارقه \_ عقلی علل دیگری ندارد.

۳- بعنی آن قوهٔ که در حجت بقاء نفس ذکر کرد بهتراین بودکه بمعنی قوهٔ که به سعنی معنی معنی معنی معنی معنی معنی میکرد و تأویل میکرد. قطب ص ۲۶۸.

سد یعنی بگوید که مفارقات واجب الوجوداند پس منظورازانکار استحقاق وجود این است که قائل بوجوب آنها شود تا اینکه مدعای خودرا اثبات کند.

٤- صرف انه لاينقمماست.

هـ پاسخ به اصل مقالطه است نه پاسخ به : گویندهٔ رارسد .

اعتذار و تعییر اصطلاح]آنهاراسودی ندهد و بلکه حق مطلب همانست که وحدت عبارت از صفت عقلی بود نه غیرآن همچنانکه پیش از این بگفتیم.

## حكومتي درباب مثل الهلاطوني

از جمله اغلاطی که ناشی ازاخذ مثال چیزی بود بجای آن چیز، گفتار مشائیان بود در باب ابطال مثل افلاطونی [بدین بیان] که گویند: هرگاه صورت انسانیت و فرسیت و مائیت و ناریت مثلا قائم بذات خود باشند لازم آید که حلول هیچ امری از اسوریکه باآن صورتها در حقیقت نوعیه مشارکت دارند در محنی متصور نبود٬ و هرگاه یکی از جزئیات آن حقیقت نیاز به محل داشته باشد بناچار باید کل آن حقیقت نیز مستدعی محل بود و بنا براین هیچ یک از آنها بی نیاز از محل نبود٬

در پاسخ اینان گویندهٔ را رسد که گوید : آیا شما خود اعتراف نکردید که صورت جوهر در ذهن حاصل میشود و در عین حال عرض بود تا آنجا که گفته اید [ برای یک چیز] دو وجود بود یکی وجود در اعیان و دیگر وجود دراذهان و زمانی که جایز به د که حقیقت جوهریه در ذهن حاصل شود و در عین حال عرض باشد جایز خواهد بود که در عالم عقول ماهیاتی باشد که قائم بذات خود باشد زیرا کمال آنها ذاتی است در عین حال برای آنها دراین عالم اصنامی است غیر قائم

۱- ترتیب برهان این است که افلاطون گویدبرای هرنوعی از انواع جربیه در عالم حس ، مثالی بود در عالم عقل که صورت بسیطهٔ توریه است و قائم بذات است و در سحل نبود حال اگر این صورتها و مثلا صورت سائی و ناری قائم بذات خود باشند لازم آ د که همهٔ صورتها قائم بذات خود باشند زیرا هرطبیعت توعیه را یک اقتضاء بیش نبود و اگر چیزی از آنها نیاز به سحل داشته باشد مانند صورت نوعیه منطبعه (بتابراین افلاطون قائل به دو نوع صورت است یکی صور مثالیه و یکی دیگر صور منظبعه) باید همه سجتاج به سحل باشند.

<sup>-</sup> چون عکس قضیه هم باید کلی بود .

٣- حتى مثل نوريه ،

بهذات خود زیرا آن اصنام کمال غیر خودند وآن کمانی که آن ماهیات عقلیه است برای آنها ودرآنها نبود همانطرکه مثل ماهیات خارجازدهن [یعنیجواهر] ادر در همانط میشوند وقائم بذات خود نمی باشند زیرا در این حال کمال یا صفت برای دهن اند و برای آنها آنظور استفلالی که ما هیآت خارجیه راست نبود ناآنکه قائم بذات خودباشند وبنابراین لازم نبود که حکم چیزی در مثال آنهم جریان یابد.

سپس [گونیم] شما خود حکم کرده اید که وجود بر واجب الوجود و بر غیرآن بیک معنی واقع سیشود [نهایت] در واجب الوجود وجود نفس ماهیت اوست و در غیر واجب الوجود عارض براو وزائد بر ماهیت اوست.

پس [دراین صورت] گوئیدهٔ را رسد که بشما گوید: بی نیازی وجود از ماهیتی که وجود بآن اضافه وافزوده میشود اگرازناحیه نفس وجودباشد بایددرتمام موجودات چنین باشد قاگر ازناحیت امری زائد بر وجود باشد درواجب الوجوده!ین امرمخالف با قواعد خود شما خواهد بود و نیز تکثر جهات درواجب الوجود لازم آید ویان شد که این امر محال است.

و [ بی نیاز بودن وجود واجب از ماهیتی که بآن قائم باشد] از این جهت است که وجود او معلول علتی نیست و باکه معتاج نبودن آن به علت ازاین رواست

۱- یعنی صور منطبعه و یا اصنام.

ب یعنی کمال اجسام، نطبعه اند که این صور منطبعه درآنها است یعنی اصنام که صور منطبعه اند.

زیرا ساهیات عقلیه نوریه اند و قائم به خودند و تماست و کمالیت ذاتی دارند و چون اصنام آنها ناقص اند قائم به غیرند و آن کمالی که مثل دارند اصنام ندارند .

بعنی آن کمالی که مشل دارند اصام ندارند.

٤- منظور این است که صورت ساههات خارجی دردهن حاصل میشود ونعت دهن اند
 ووجود خارجی ندارند.

ه- از جهت ترکیمی که ازوجودواسری دیگر لازم آید و درسعل خودیان شد، است که این اس سعال است.

که واجب است و غیر سکن او روا نباشد که وجوب به سلب علت تفسیر شود آزیرا وجود واجب ازجهت آنکه واجب است بی نیاز ازعلت است سپس آرگوئیم] اگر وجوبش زائد بروجودش باشد تکثر در وجودش لازم آید" و نقل کلام بوجوب او که زائد بروجود اوست شود که صفت موجود است [بدین بیان که گفته میشود] اگر این وجوب تابع و لازم موجود باشد من حیث هوموجود شایسته است که در تمام موجود این چنین باشد و گرنه باید [وجوب او از ناحیهٔ] علتی باشد و از ناحیهٔ علتی باشد و از ناحیهٔ علتی باشد او از ناحیهٔ علتی باشد و از ناحیهٔ آن میشود آن میشود آن میشود آن میشود آن میشود آن میشود".

پس گفته میشود که هرگاه گفته شود استفناء آن از ناحیهٔ خود وجود بود شایسته است که درتمام موجودات چئین بود اگر پاسخ گفته شود که وجوب اوعبارت از کمالیت و تمامیت و تأکد وجود او بود و همانطور که مثلا « اشد اسودیت بودن این امر ازغیرش بامری زائد بر «اسودیت» نبود بلکه ازجهت کمانی بود که در نفس

١- يعنى متصف بوصف الكان نيست بلكه بوصف وجوب است،

پ که گفته شود : وجوب چیزی است که بی نیاز از علت باشد تا اینکه «معنی واجب بودن آن بازگشت کند به غیر معلول بودن آن » تا اینکه صحیح باشد که استفناء او ازعلت ، معلل به غیر معلول بودن گردد زیرا وجوب ، علت استفناء است چنانکه در متن گفته است . قطب ص

م. و علت را نتوان بمعلول تفسيرو توجيه كرد.

عدی بعداز بیان اینکه استفناء او نه از جهت نفس وجود است ونه از جهت اسری زائد است ونه از جهت عیر معلول بودن است اگر بگوئید که پس از جهت وجوب اوست گوئیدم .:

هـ پعنی تکتر دروجود او و تکثر در حق او سحال است.

۱۰ و بیان شد که این امر در واجب الوجود سحال است که از ناحیهٔ علتی دیگر
 ۱۹شد .

پد یعنی این اشکال و اشکال قبل.

سواد وجوددارد و در عین حال زائد برآن نیست [مانیز گوئیم] همینطور بودحال وجود واجب که امتیاز آن از وجود سمکن بلحاظ تأکد و تمامیت آن بود و خود در آنجا اعتراف کردهاید که جایز بود که برای پارهٔ از ماهیات تمامیتی بود فی ذاته که آنها را از محل بی نیاز کند و هم جایز بود که برای پارهٔ از آنها نقصی بود که آنها را از محل کند چنانکه در وجود واجب وغیر واجب ".

### قاعده در جواز صدور بسيط از مركب

جایز است که برای چیزی [بمیط وحدانی] علتی بود مرکب از اجزاء و کسی که جایز ندانسته است که علت شییء [بسیطی] مرکب از دو جزء بود خطاکرده است و برهان واستناد وی این بود که اگر امری وحدانی بود و یابنعو مستقل ویاکلیت خود بیریک ازآن دونسبت داده میشود که محال بود آزیرا چیزی که به یک امر استوار شود در ثبات او نیاز به چیزی دیگر نبود و یا اینکه هریک از آن دورا بطور انفراد درآن امر وحدانی اثری نبود دراین صورت جزء علت نبود و یا اینکه هیچ یک از آن دو را اثری درآن معلول بسیط وحدانی نبود در این صورت، علت چیزی دیگر بود بجز مجموع آن دوویااینکه هریک ازآن دو درمقداری

ر بدیهی است که این امر نظر شیخ شهاب الدین است که قائل باصالت ما هیت است. ۷- ومثلا مثل نوریهٔ افلاطونیه فی ذاته دارای تمامیت است و بی نیاز از محل وصور عنصریهٔ ناقص است و معتاج به محل.

ب چنانکه در سلسلهٔ عقول بعضی از عقول صادراز چند عقل اند چنانکه بیاید.

٤- یعنی کانی که گویند جایز نیست که یک علت دو جزء داشته باشد یا برای
 علت امری بمیط دو جزء باشد البته مسامحه شده است یعنی برای یک امر بسیط دو علت باشد
 ۵- منظور معلول وحدانی است.

۹- یعنی اگر آن معلول وحدانی، معلول یکی از علل باشدبالکل نیازی به انتماب بان علت دیگر ندارد.

ب\_ زيرا تحميل حاصل است .

٨- و اين خلاف فرض است پس علت يكي از آنهاست.

از معلول الركند و برای هریک مقداری از اثر بود لازم آید که معلول وحدانی بسیط نبود بلکه مرکب بود.

و این مغالطه ازاین ناشی شده است که اینان گمان کرده اند که اگر برای هریک از دو در سعلول بسیط متداری از اثر نبود لازم آید که هریک از آن دو جزء علت نبود و بطلان این گمان روشن است زیرا جزء علت یک امر وحدانی به تنهائی و به خودی خود در معلولی که مربوط بآن بود بنه سه اثر نکند و بلکه مجموع آن اجزاء را باقید مجموعی اثری بود وحدانی و آن انروحدانی عبارت ازهمان معلول وحدانی بود و همانطور که اجزاء علت امری که دارای اجزاء مختلفة الحقیقة بود نه هریک مستقلا مقتضی معلول بود و نه لازم بود که مقتضی جزء معلول بود همچنین بود اجزاء علتی که از یک نوع بود ۳.

زیرا مثلا هرگاه هزار نفر انسان چیز سنگینی را حرکت دهند با یکنوع ـ حرکتی که مضبوط برٔمان ومکان خاص بودازاین اسرلازم نمی آید که یکی ازآنها هم بطور انفرادی بتواند آن چیز منگین را حرکت دهد باندازهٔ جزئی ازآن حرکت کل و بنکه گاه بودکه اصلا نتواند حرکت دهد .

و اما آنچه گفته شده است که اگرجسمی [فاقدمیل] وبدون میل بود حر کت قسری تیذیرد ژیرا اگر [چنین جسمی] قبول حرکت قسری کند بناچارفرض می شود که فیرونی خاص آنرا درسافتی و زمانی بحرکت خواهد آورد و در همین حال فرض

به یعنی گمان کردهاند که معنی جزء علت این بود که برای هریک مقداری از از اثر بود نه آنکه هیچ اثر نبود و نه آنکه برای هریک تمام اثربود ونه آنکه برای هیچکدام اثر نبود.

۷- یعنی معلول امروحدانی و بسیط نبود و علت دارای اجزاء مختلفةالحقیقة باشد بعنی از نوع عقول نبود. و بلکه دراجام بود که علتها مرکب از اجزاء مختلفةالحقیقداند هنانطورکه درآنجا هریک ازاجزاء مستقلا مقتضی معلول نمی باشد دراینجا نیز چنین است.

مانند مورد ما یعنی عقول .

پ. ومثلا در یک ساعت ده زراع .

میشود جسم دیگری که دارای میل طبیعی است در مثل همین مسافت حرکت کند' وبناچارباید تحرک آن [جسمی که عدیمالمیل بود] درزمانی کوتاهتراززمان جسمی بود [که دارای میل است] و فرضمی کنیم بان اندازهٔ که زمان جسم متحرک فاقدمیل ناقص تر است اززمان تحرک جسمواجد میل جسم دبگری بود که میلشی ازدی میل مذکور همان اندازه ناقد بر بود بس آن [جسم سوم] حرکت می کند باشل همین قوت در مثل همین مسافت و شکی نیست که زمان حرکت آن باندازه میلش کمتر بود و در نتیجه حرکت آن با حرکت عدیمالمیل مساوی خواهد بود و این امری محال بود .

پاسخ دهندهٔ را رسد که گوید چرا جایز نبود که آن میل ضعیفی که جزء میل دیگر بود ونسبتی با کل میای که در جسم دیگر بود ندار دمعتبر بود ولکن قادر برممانعت

ا۔ یعنی فرض سیکنیم که جسمی دیگر که دارای سیل بود عین همان سافت یعنی ده ذراع را طی کند .

٧- و فرض ميشود دوساعتوالا لازم آبد كه كه حركت بابانع و عايق باندازه بي سانع و عايق باندازه بي سانع و عايق بود.

بد بعنی یک جسم سومی قرض میشود که دارای میل ضعیف بودو آن میل ضعیف باندازه قاصلهٔ بین میل بی بیمیل و بامیل بود.

ید یعنی جسمی که میلش ضعیف تر بود بان مقدار که جسم با میل حرکتش درزمان زیاد تر است.

هـ بعنی همان ده ذراع را دریک ساعت.

۳-زیرا نمبت دو زبان مانند نمبت دومیل است خلاصه اینکه جسمی فرض شود که عدیم العیل بود بنام (آ) مطلوب این است که جسمی که نام او (آ) است حرکت نمی کند زیرا اگر حرکت کند جسمی فرض میشود که دارای میل بود بنام (ب) دراین صورت آ وب حرکت میکنند در یک مسافت ویناچار باید گفت که حرکت «آ» درزمانی کسر از حرکت (ب) بودسپس جسمی دیگر فرض کنیم بنام (ج) که میل او نصف میل (ب) بود آنهم حرکت میکند درهان مسافت بناچار زبان حرکت از زبان حرکت (ب) کسر بود به همان اندازه که میلش کسر است پس لازخآید که زبان حرکت جک ماعت باشد عین زبان حرکت (آ) ولازم آید که حرکت بی میل ویا میل مساوی باشد.

ازآنچه کلآن میل مانعت می کند نبود و بطوری که در حکم عدیم المیل بود برسیاق مثالی که مدکور افتاد در تحریک ثقیل و شگفت تر این است که این برهان نی که ابنان بیاورده اند ایجاب میکند که برای اجرام افلاك و محدد میلی بود بجز میلی که از ناحیه نفوس آنها حادث میشود و حال آنکه اوضاع اجرام سند یردمتساوی و بر یک نسبت بود و هیچ یک از جوانب آن را استحقاق میل به جانبی دیگر نبود

1- تقریراصل اشکال این است که قبول داریم دومیلی باشد برآن نسبت که ذکرشد زيرا سمكن است كهميل راحدى باشد كهازآن حدتجاوزنكند باسخ داده مي شود كه درستاست لكن حركت ازآن جهت كه حركت است ستدعى مقدارى از زمان است واز جهت سيل ستدعى مقدارى دیگر و بنایراین لازم نیست که نسبت دو زمان بهانند نسبت دو میل باشد علاوه برآن این محال از مجموع امور معروضه لازم ميآيد نه از جهت مجرد جسم عديم الميل برفرض تسليم باین حجت این امر بدلیل وجود عابق است از حرکت طبیعی پس چرا آنرا بنام میل نامیدید درحال که عایتی اعم از سیل است و از وجود عام وجود خاص لازم نمی آید برفرض قبول اسیل هرگاه به نهایت ضعف خود برسد اصولا بلااتر میشودووجودش مانند عدمش سیباشدویالاخره تقریر سطلب چنین است که لازم نیست که تأثیر جزء جزئی از تأثیر کل باشد زیرا مثلا ده۔ سرد هرگاه سنگیرا در ده دراع حرکت دادندلازم نمی آید که یک فرد از آنان همان سنگ را یک ذراع حرکت دهد و بلکه گاه باشد که اصلا نتواند حرکت دهد و تأثیر آن مشروط به انضمام است و همین طور سیل قوی هرگاه در ممانعت مؤثر باشدلازم نمی آید که جزء آن سیل هم درآن ممانعت مؤثر باشد باندازه جود بودن خود بس هركاء سيل قوى مقتضى زماني باشد لازم نيست كه ضعيف نيز مقتضى زماني باشد كه نسبت آن بزمان توى مانند نسبت ضعيف بقوى باشد زیرا جایز است که تأثیر ضعیف درآنچه توی سمانعت سی کند مشروط بانضمام باشد و درغیر آن صورت وجودآن سائند عدمش باشد. قطب ص ٥ ٥٠٠.

ب- براین ایراد پاسخ داده شده است که اولا بیل نصف جسم نصف بیل کلآن سیباشد همانطورکه اجسام متنهی نمیشوند درانقسام بجزئی که قبول قسستنمی کند ودرجهت زیادت نیز بجائی منتهی نمیشوند که قابل افزایش نباشد و همین طوراست بیل جسم هم در طرف نیادت و ثانیا حرکت از جهت حرکت گرچه مستدعی زمان است لکن آن،زمان منتهی نمیشود بگر از جهت بخصص پس حرکت بطنق مستدعی زمان مطلق است و حرکت بعین مستدعی زمان بعین است آنچه مخصص حرکت است حقصص زمان است و آنچه مخصص حرکت است محکم است.

و اصلا میل بطرف معینی درآنها نبودا.

وجایز نبود که برای یک شیء شخصی معینی د وعلت بود ویرا براین فرض اگرهریک ازآن دورا مدخلیتی بود دروجودآن لازم آید که جریک ازآن دوجزء علت بود نه علت نامه واگر یکی ازآن دورا مدخلیتی در وجود آن نبود لازم آید که یکی ازآن دورا مدخلیتی در وجود آن نبود لازم آید که یکی از آن دو علت بود لکن برای اسری عام از شخص جایز بود که علل متعدده باشد بمانند حرارت عام که گاه بود آنرا مجاورت جسم حار ایجاب کند وگاه بود که شعاع و یا حرکت آنرا ایجاب نماید.

و در اینجا حکومتهائی بود در بارهٔ بعضی از ادراکات و مدرکات که از جهت نفعی که بعدا [و در ساحث بعد] از آنها گرفته سیشود دراینجا ستذکر میشویم .

# . حکومتی در باب ابطال جسمیت شعاع

بعضی از مردم گمان کردهاند که شه اع جسم بود واین گمان باطل است زیرااگرشعاع جسم بود لازم آید که هرگاه بطور ناگهانی [و دفعی] سوراخ «کوه» منسدگردد آن جسم [ نورانی حاصل ازآن] پنهان [و معدوم] نشود در ما!، که چنین نبود. اگرگفته شود که پس از انسداد جوانب کوه و سوراخهای «کوه»

ا و بالاخره سیل جمعانی ندارد و بعضی ازاوضاع سمکنه آنها اولی ازبعض د بگرنبود و چون اوضاع افلاك متساوی اند بناچار هیولای اجرام آنها نیز متساوی بود و بنابر این سدانعتی برآنها نبود پس سیلی در آنها نبود زیرا معنی سیل همان سدانعت بود .

۲۹۱ مثلا حرارت معینه که فرض شوددارای دوعات تامه باشد ستقل بتأتیر. قطب ۲۹۱ ص

<sup>-</sup> بعنی هنگامی که کلی باشد نه مشخص و ستعین . قطب ص ۲۹۹.

ع۔ يعنى حرارت كلى.

ه، حرارت کلی را

بد یعنی از جهت تجاورت با جسم حار بوجود میآید.

حد عبارت متن «یغیب» است بعنی اگر منسد شود شعاعی که بیرون میآید باید تا مدتی باقی بماند چون بفرض جسم است در حال که فوراً نیست میشود.

هم جنان اجسام ریز مظلمه [ در فضا ] بانی می ماند نهایت ضوء و روشنائی آنها زائل میگردد!.

پس [ جواب داده سیشود که] با این فرض لازم آید که گوینده خود تسلیم شده باشد که شعاع جسم نیست.

و نیز هرگاه شعاع جسم باشد لازمآید که انعکاس آن از جسم سخت اولی باشد ازانعکاس اوازچیزی ترم آ وحال آنکه وجود خارجی عکس این اسراست آ.
و نیز لازمآید که از جرم آفتاب همچنان کاسته گردد .

و نیز لازم آید که شعاع حاصل نشود مگر برزوایای قائمه "نه بدان صورت که حالیه در جهات مختلفه دیده ،یشود" زیرا جسمی که طبع آن واحد باشد بسر جهات مختلفه حرکت نمی کند،

و نیز لازمآید که ضوءهای چراغهای متعدد آنطور منرا کم گردد که غلیظ و دارای ژرفنا شود.

و هرچه به تعداد نورافشانها افزود، شود ررفنای شعاع فزون گردد و حال آنکه واقع چنین نیست.

۱- یعنی آنکه گفته شود که آجسام ریزی درفضای خانه باقی سی ماند نهایت روشنائی آنها بلافاصله برطرف سی شود دراین صورت لازم آید که ضوء جسم نبود.

ب- ومثلا انعكاس او ازكوه و سنگ شديدتر باشد ازانعكاس او ازآب.

۳- یعنی انعکاس شعاع ازآب شدیدتر از انعکاس آن از کوه است این جمله درستن چاپ کرین وجود ندارد.

٤- يعنى هراندازه شعاع از جرم آفتاب تابش كند از جرم آن كاسته گردد. قطب
 ٣٩٢ -

ه یعنی اگر جسم باشد لازمآید که تنها بصورت زوایای قائمه در یک جهت واقع شودونپراکند ودر تمام جهات پخش نشود زیرا حرکت اجسام که فرودسیا پندهیک سیاشد که جهت سرکز باشد بطور مستقیم و عمودی بر سطحی که سماس باکرهٔ زمین است برسقط عمود که اقرب طرق بمرکز است. قطب ص ۲۹۲.

<sup>--</sup> نه بآن صورت که دروجود سی بینیم که بر جهات سختلفه است.

ب. یعنی در جائی که چرانجهای متعدد روشن شود و لازم آبد که شعاع آنها ستراکم شود و قشر جسمائی درست کنند.

پس شعاع از اموری نیست که از نیرات واز آنتاب و با از محلی بسخل د دیگر منتقل شود و بلکه عرضی است غیر آابل انتقال و علت آن جسم مضیء بود بوساطت جسمی شفاف مانند هواء!

وبعضی اینان گمان کرده اند که شعاع عبارت از رنگ بود و شعاعی که مثلا بررنگ سیا، است بجز سیاهی او چیزی دیگر نبود.

و گفته اند که: رنگها در ظلمت معدوسند و عدم رؤیت آنها از این جهت نیست که ظلمت حجاب است ، زیراظامت چنانکه بیان شد اسری عدمی است و رنگها بجز کیفیاتی که برای حاسهٔ بصر ظاهر سیشود چیز دیگر نمی باشد . و شعاع عبارت از کمانیت ظهور رنگهاست نه امری فزون بر لونیت [پس شعاع عبارت از رنگ بود].

وگویندهٔ رارسد که بآنها گوید: برفرض که برای شمامسلمشده باشد که رنگها در هنگام انتفاء ضوء موجود نیستند لازمهٔ آن این نیست که عبارت از نفس شماع باشند و از تلازم بعضی از چیزها با بعضی دیگر ویا توقف بعضی از چیزها بسر بعضی دیگر لازم نمی آید که آنها در حقایق هم یکی باشند. [چنانکه تلازم بین

۱- یعنی عرضی است که در اجسام در هنگام مقابله نیزبوساطت جرم شفاف حاصل میشود پس نقل داده نمیشود زیرا نقل اعراض محال است و بلکه در اجسامیکه مقابل آفتاب قرار گیرند حادث میگردد و علت معدهٔ آن یعنی شماع جسم مغیثی است که بوساطت جسمی شفاف مانند هواء بر اشیاء تابش میکند

۲۱ یعنی بعضی گمان کرده اند که شعاع عبارت ازرنگ است و سناهی که برجسم اسود است بجز سواد چیز دیگر نیست. و بلکه سیاهی سیاه و کبودی کبود قسمی از شعاهی است که حاصل از نیرات است و اختلاف الوان از جهت اختلاف قابلیات و استمدادات است . قطب مس ۳۹۳ .

۳- زیرا رؤیت نمی شوند منظور از معدوم بورن همان عدم رؤیت است قطب ص ۲۹۶ م ۶- از جملهٔ «اذاسلم» دانمته می شود که شیخ قبول ندارد که رنگها در ظلمت ر سوجود نباشد بلکه غیر سرئی داند نه غیر سوجود و از این چهت غیر سرئی است که شرط رؤیت وجود ندارد . زیرا شرط ظهور رنگ شعاع است نه نفس آن . قطب ص ۲۹۶ م

### وجود شعاع ورؤیت رنگ]

و از چیزهائی که دلالت دارد بر ابنکه شعاع بجز رنگاست این است که رنگ یا بابن معنی گرفته میشود که عبارت از نفس ظهور [برای بصر] باشد و یا بععنی ظهور بر جهت خاص ، ممکن نباشد که رنگ به هنی نفس ظهور برای بصر مأخوذ شود زیرا ضوء [ و مثلا ضوء] آفتاب عبارت از نفس رنگ نیست در حال که برای بصر ظاهراست. [واین خود ظاهراست] و همین طور است هرگاه ضوء بر بعضی از چیزهای سیاه صقیله غلبه یابد و مثلا مانند شبع که رنگ آن پنهان میشود او [حال آنکه] ظهور بوساطت ضوء تحقق پیدا میکند .

و هرگاء رنگ بمعنی مجرد ظهور برای بصر گرفته نشود و بلکه باضافه تخصص آن به خصوص رنگ سیاه یا سفید مأخوذ شود؛ در این صورت یا نسبت ظهوربه سواد ویاض بمانند نسبت «لوثیت» است بآن دو دراین معنی که ظهور در خارج زائد بر نفس سیاهی نبود چنانکه در «لونیت» گفتیم دراین صورت لازم آید که درخارج چیز دیگری بجز سیاهی وسپیدی ومانند آنها فیاشد وظهور تنها محمولی باشد عقلی ،

بس ظهور مبیدی مثلا در خارج بجز خود او چیز دیگری نباشد پس آنچه «اتمبیاضاً» بود درخارج باید «اتمظهوراً» بود درخارج وهمین طوراست «اتمسواداً» و حال آنکه چنین نیست زیرا مئلا هرگاه «عاجی» را در برابر شعاع گذاریم و برفی را در سایه بنهیم بااینکه بالمشاهده درک می کثیم که « برف» اتم بیاضاً است از عاج »

ا۔ یعنی یا عبارت از نفس ظهور برای حاسهٔ بصر گرفته میشود ویا ظهور بر جهت خاص یعنی سیاهی و سفیدی وجز آنها .

۲- یعنی اگر ضوء بر بعضی ازچیرهای سیاه چیره شود مانندشیع (شبه) که سیاهی آن شدید است رنگ آن دیده نمی شود.

<sup>-</sup> درحال که مشاهده شد که ضوء زیاد موجب پنهان شدن رنگ است نه ظهورآن. ع ـ یعنی یا تخصص به سیاهی یا میدی.

ه. اگر گفته شد که لونیت زائد بر نفس سواد نیست دراعیان.

«عاجی» که در برابر شعاع نهاده شده است روشن تر و نورانی تر از برقی است نه در سایه نهاده شده باشد؛ پس همین امر دلالت میکند بر اینکه سپید بودن بجز نورانی بودن است و رنگ غیر از نور است و همچنین است هرگاه چیزی که «اتم سواداً» است در مایه نهیم وچیزی که «انقص سواداً» است در برابر شماع نهیم از بالمشاهده درك میکنیم که آنچه انقص سواداً است نورانی تر و آنجه اشد سواداً است نورانیت آن که تر است تر است نورانی تر و آنجه است نورانی تر و آنجه است تر با سواداً است تر با به تر است تر با به تر با به تر است تر با به تر با با به تر با با به تر با با به تر با به تر با با با با

و این فرق ازناحیهٔ ظلمت وباعتبار وجود آن درسایه نمیباشد زیراهرگاه « سواد اتمرا» به شعاع و «سواد انقص» را به سایه نقل دهیم ، اتم سواد آ» به تورانی تر خواهد شد با وجودیکه همچنان دراشدیت سواد خود باقی خواهد ساند . [سهی شدت سوادیت فی بات بجزنوریت است]

[فرض دیگرآنکه]ظهور [سواد وبیاض] درخارج چیزی دیگر بودبجز سیاهی و سپیدی که مطلوب ما همیناست وبدین بیان روشن شد کهشعاع غیرازرنگ است واگرچه رنگ بدون شعاع متحنق نمیتود ویهرجورت این سمانه از سهمات کارمانیست واگر فرض شود که که حق هم دراین امر با دستهٔ دیگر باشد بازهم زیانی به کار نمیرساند \_ [ درآنچه مطاوب مااست ] .

ا بعنی مشاهده ودرك میكنیم كه برف از لعاظ رنگ اتم بیاضاً است ازعاج وعاج از لحاظ نورانیت و ضوء اتم واكمل از برف است واین امر دلالت دارد كه رنگ عین ضوء و شعاع نیمت.

٧- اين امر نيز دلالت دارد كه رنگ بجز نوراست واسوديت غير از انوريت است.

بـ يعنى تمايز بين انوربت واسوديت با رنگ وضوء .

<sup>3-</sup> دفع و دخل مقدر است که گویا کسی گوید «اتم بیاضاً » ویا « اتم سواداً » هنگامی اتم ظهوراً اند که معارضی نداشته باشند و در مثال شما معارض هست و آن همین است که در ظل قرار داده شده است و قهراً ظل از ظلمت خالی نیست وینا براین مدعی ثابت نیست و شاید امتیاز وفرق بین إتم بیاضاً یا سواداً از جهت معارضت ظل است بااتم بیاضاً وسواداً و اگر درظل نباشد معکن است بین آن وانوریت امتیازی نباشد جواب دهد که این استیاز از این جهت نیست.

هـ و همينطور درجهت نياطي

### حکومتی در باب تضعیف آنجه در ابصار گفته شدهاست

بعضی از مردم [دانا] گمان کرده اندا که ابصار بسبب خروج شعاع از چشم و تلاتی آن با سیبرات است. [ و این گمانی نادرست است] زیرا [که این شعاع یا جسم بود ایرانی بعرض]، هرگاه عرض بود گوئیم انتقال آن [ازمعلی بمعلدیگر] چه گونه سمکن بود [ و چگونه انتمال یابد] آ و هرگاه جسم [یعنی جوهر] بود [دراین صورت] اگر متعرك باراده بود ارا رسد که آنرا بنحوی بسوی خود قبض کنیم ویر گیریم وازجریان آن خود داری کنیم] به نعویکه با وجود بازبودن حدقه بازهم چیزی را نه بینیم در حال که چنین نبود و اگر متعرك بالطبع بود لازم آبد بسوی چیزی را نه بینیم در حال که چنین نبود و اگر متعرك بالطبع بود لازم آبد بسوی آید که نفوذ آن در مایعاتی که دارای رنگ است اولی باشد آ از نفوذ آن در شیشه ایران مایی و نیز لازم آید که متارگان نزدیک مسامات خزف بیش از مسامات شیشه بود و نیز لازم آید که متارگان نزدیک همراه حتارگان دو و باهم دیده نشوند و باکه بر حسب نسبت مسافت بین آنها دید مختلف شود و نیز لازم آید که شعاعی که از چشم خارج میشود و آنها را پاره کند و نیز لازم آید که شعاعی که از چشم خارج میشود

اربا**ب رباضات**.

۱ین تقصیم در متن کرین نیامنداست.

۳- و حال آنکه انتقال اعراض نا سمکن است، اگر عرض بود.

٤- يعنى منوط بارادهٔ مابودكه بيننه هستيم،

ه- بلکه تنها بیک سوی رود مانند عنصریات.

۲۰ مانند سرکه وآب گل و روین .

به مثلا ماه و خورشید در یک لحظه باهم دیده تشوند از جهت بعد مسافت و فاصله که بین آن دو هست.

۸- یعنی عملا ما بطور دفعی مشاهده میکنیم در حال که اگر جسم باشد حرکت آن تتواند بطور دفعی بود و بلکه باید بتدریج بود. قطب س ۲۰ ویان شده است که درافلاك خرق و التیام نیست.

بطور دفعی بر نیمی از کرهٔ عالم متیسط گردد٬ و این امور هدار محالات عالمی است پس رؤیت بخروج شعاع نبود٬.

بعضی از اهل علم گفتهاند که رؤیت دبارت از انطباع صورت اشیاء بود در رطوبت جلدیه بر اینان نیز اشکالانی وارد است.

از جمله اینکه هرگاه کوهی را [باوصف] بزرگی آن مشاهله کنیم و این رؤیت ما بآن بواسطه صورت [ منطبه له در جلدیه ] و ویژهٔ آن [ کوء ] بود ؛ .

[ دو فرض توان کرد] یکی آنکه این مقدار [بزرگ مرئی] سربوط به آن صورت [منطبهه] بود°.

دراین صورت[این منوال پیش می آید که] چگونه ممکن است مقدار بزرگ درحدقهٔ کوچک حاصل شود [واگر مربوط بآن صورت منطبعه نباشد] لازم آید که کوه را ندیده باشیم.

به ضی [از پیروان انطباع] به این ایراد پاسخ داده اند که رطوبت جادبه بطور بی نهایت قبول قسمت میکند زینانکه دراجهام بیان شد) و بنا براین صورت کوه نیز بطور بی نهایت قبول قسمت میکند پس بنا براین جایز است که [مندار بزرگ در حدقهٔ کوچک] حاصل شود".

این ہاسخ نیزادرست است زیرا گرچه کوه بطور بی نهایت قابل قدمت است

۱ اینکه چشم در نهایت کوچکیاست و شعاع آن نیز بطریق اولی آدوچک
 بود، در سن کرین «پنسیط» آمده است و ظاهراً غلط است.

٧- يعني اصولا ديد په شعاع و خروج آن نبود.

۳ منظور ارسطو است که گوید رؤیت نه بانتقال صورت است یعنی نه بیغروج شماع است و نه بانتقال صورت ازاشیاء در چشم و بلکه بانطباع است.

ع۔ مقدار ہزرگ مرئی.

ه ما یعنی صورت منطبه در چشم موصوف باین عظمت باشد و این بزرگی وبژهٔ آن صورت باشد.

۹- زیرا هم حدقه قابل انتمام است بطور بینهایت وهم صورت کوهی که در حدقه است و حصول بی نهایت در بی نهایت جایز است.

و همین طور چشم جزآنکه مندار کوه بزرگترتر از مقدار چشم است باندازهٔ که [اصلا] متناسب ونزدیک بهم نمی باشند و همین طورمقدار هرجزئی [از کوه] که در قسمت و تسبت فرض شود، که درمقام قسمت، به نسبت بزرگتر از اجزاء چشم است پس [بااین وصف] چگونه مقدار بزرگ بر مقدار کوچک منطبق میشود. ؟

بعضی از آنها گفته اند : نفس انسان از راه آن صورت [منطبعه] بروجود خارجی آن استدلال سیکند اگرچه [آن صورت] کوچکتر از مرئی بود و [استدلال و رهنمونی] وی چنین بود که آن چیزی که سقدار صورت آن این [امر] است اصل مقدار او چیست و چه اندازه است ؟

این گفتار نیز باطل است زیرا رؤیت مقدار یزرگ [ چنانکه خود اعتراف دارید] به مشاهدداست نه باستدلال.

بعضی ازآنان جایز دانستهاند که در مادهٔ واحده [ دو مقدار باشد] یکی مقدار نوچک آن ودیگری مقدار بزرگ آن که مثال و [شبح] مبصراست .

دراین صورت خصم را رسد که آنان را ملزم کند باینکه آن مقداریکه ویژه کوه است هرگاه در جلدیه منطبع گردد [بطور قطع] آنچه فرض شده است که اجزاه این استداد باشد بعضی بابعضی دیگر در یک محل جمع نخواهد شدا . زیرا اگر چنین باشد که (اجزاء آن بعضی با بعضی جمع شوند) ترتیبی در مشاهده [اجزاء کوه] نخواهد بود".

ا- یعنی نفس انسان راهنمائی و استدلال می کند و یا بسبب صورت سرئی راهنمائی می شود که مثلا اصل و مادهٔ خارجی کوهی که صورتش در چشم است چه انداره است یعنی از راه آن صورت منظیمه وجود خارجی اصل را از لحاظ مقدار درسیاید.

۲- در شال ما ماده جلدیه.

<sup>-</sup> بعنی مبصر زبرا ماده قابل هردوهست بعنی هم مقدار ماده وهم مثال وشبح آن. علی مشلا در جزئی واحد از جلدیه.

ه- بعنی بین اجزاءآن از مقادیر طول وعرض وعمق زیرا استدادات آن همه مجتمع میشوند در جزئی از جلدیه.

و چون هرآنچه نرض میشود که ازجملهٔ اجزاء آن استداد [اصلی کوم] بود.

یکی بردیگری متراکم ودرجزئی از جلدیه جمع نمیشوند پس هریک ازآنچه فرض شود که جزء آن استداد بود باید در یک جزء دیگر جلدیه جای گیرد [ بجز آن جزء جلدیه دیگر که محل آن جزء دبگر از آن مقدار است] ودراین صورت اگر مقدار جلدیه با مقدار استداد کوه یعنی صورت استدادیه آن برابر بود لازم آید که مشاهدهٔ عظمت و بزرگی کوه متصور نبود اواگر صورت استداد یه کوه بر مقدار جلدیه فزونی یابد و هریک از اجزاء جلدیه د یکی از اجزاء صورت استدادیه را فراگیرد [یعنی با این فرض بازهم گفته شود که هریک از اجزاء باشد خارج از جلدیه اجزاء صورت امتدادیه را امتدادیه را نظم این فرض بازهم گفته شود که هریک از اجزاء باشد خارج از جلدیه [که درآن منطبع نشود] و بنابراین کوه بدان مان که هست دیده نشود و [ نیزلازمآید] آن مقدار که زائد بر جلدیه است بلامحل بود و کسی که دراین باب انصاف دهد بدشواری انطباع شبح واقف گردد والبته این قاعده برای بیان آنچه مادرطریق آن هستیم قاعده بس مهم بود .

### قاعده در حقیقت صور مرایا

بدانکه صورتهای درئی ، [ واقع ] در آینه نبود و گرنه رؤیت تونسبت به چیزی که سرئی در آن بود در اثر اختلاف مواضع نظر ته بسوی آن مختص

ا البته بیان این است که یک مقدار آن استداد درچشم جای سیگیرد نه همهٔ آن ویا اینکه آن صورت استداد به کوچک میشود واز خود کوه بعراتب کوچکتر می شود بطوریکه اجزائش سنطبق با جلدیه شود و قهراً بزرگی کوه دیده نمی شود در هردو صورت و بلکه در صورت اول کوه ثاقص دیده سی شود.

٧- يعني صورت امتداديه كوه بالدارة خود كوه باقي بعالد و كوچك تشود.

ب- یعنی بعضی ازآن دیده شود پسدرهرحال یا همهٔ آن دیده شود لکن کوچک
 پرفرض که شبح کوچک کوه در چشم آید ویا اینکه بعضی ازآن دیده شود بطور ناقص.

<sup>۽۔</sup> يعني صورت بلا محل .

مد یعنی قاعدهٔ ایصار و چگونگیآن

نمی شدا. و نیز هرگاه مطح آینه ارزوی تو [ مثلا ] به مسافت یکذراع بدورباشد وباانكشت آنرا خود بساوى دراين هنگام بين صورت انگشت خود وجايگاه برخوردجسم انگشت خود و بین صورت مرئی درآینه مسافتی را دریایی و [بامسافتی رویروشوی] كه عمق آينه وافي بوسعت وژرقناي آن نيست وعلاوه براين [استدلال] اگر صورت [سرئمي] واقع درآينه بود لززمآيد كه در سطح ظاهرآن ( زيرا جهت مصقول آينه ـ طح ظاهرآنـت) بود و حال آنکه چنین نیست و نیز [گوئیم] آن [صورت ] در هواهم نبود. ونیز دربصرهم نبود".به بیانی تنه گذشت که صورت مرئی بزرگتر أرْحدقه است و نيز چنانكه بعضي كمان كردهاند به انعكاس عين صورت توبراساس انعکامی شعاع از آینه برروی هم دریاشد . زیرا پیش ازاین قول به شعاع را باطل کردیم. و نیز ( دید تو] عبارت از عین صورت توهم نبود که براهی دیگر غيرازانعكاس وانطباع ديده شود أزيراكاه باشدكه تومثال روى خودرا بهمقياس زیادی کوچکترازصورت خود بینی باوجود کامل بودن همهٔ اعضاء در دید و فیزصورت مرشی تو متوجه به جهتی بود خلاف توجه و جهت صورت نوا. و نین هرگاه رؤیت توبسبب انعکاس شعاع بود لازم آید که آنچه از آینهٔ کوچک مذمکس شود اگر به تمام وجه تو اتصال بابد وجه باندارد ومقدار آینه دیده شود نه کوچکتر واگر به پارهٔ از وجه دو اتصال بابد و یا پارهٔ از هرعضوی ازآن لازم آید که هیئت صورت

۱- زیرا هیأتی که دراجسام ثابت اند مانند سواد و جزآن دراثر اختلاف سواضع نظرات، باآنها مختلف نمی شوند درحال که درآینه میشود.

٧- بنابراين صورت آن واقع درآينه نبود .

ج. زیرا اگر آن صورت درسطح ظاهر آینه بود آن سمافت یکذراع احساس نمیشد.

٤۔ يعنى راهى ديگر جز انطباع و انعكاس. قطب ص ٢٧٢.

ه بعنی در عین اینکه همهٔ اعضاء سرتی تو کامل و تمام است ویا وصف تمامیت مشاهده کنی بازهم کوچکتراست در حال که اگر دید تو از صورت عبارت از نفسن صورت بود اولا کوچکتر نبود وثانیا خلاف جهت صورت تو نمی بود. قطب ۲۷۲۰.

۹- زیرا دراین صورت برخوردی که بواسطهٔ آن ابصار حاصل می شود یک شعاع است و صورت شبحیهٔ تیست که به بیند.

و هیئت هر عضوی ازاعناءآن بطور تام دیده نشود و نیز لازمآید که یننده را ممکن نباشد که هم انگشت خودرا به بیند وهم صورتآنرا زیرانعکاسشعاع چشم و اتصال آن با انگشت موجب میشود که بیننده مرة واحدة انگشت خود را بیند و صورت آن دیده نشود و حال آنکه چنین نیست ونیز لازم آید که کسی که مثال متارگان را در آب بیند بطوردفعی حرکت شعاع انعکاسیآن برکوا کب [آسمان] واقع شود زیرا رؤیت آب و صورت کو کب دفعی بود و چون روشن شد که صورت رمزئی] واقع درآینه نیست و نسبت جلدیه به میصرات مانند نسبت آینه است به صورتهای ظاهره پس حال صورتی که اینان فرض کردهاند که در [ جلدیه] باشد مانند حال صورت آینه است که بوسیلهٔ مانند حال صورت آینه است که بوسیلهٔ

سپس [گوئیم] هرگاه بواسطهٔ حاسه بصر اجسامی را که در یک سمت واقع اند. و بین آنها سافاتی طولانی باشد احساس کنیم وآن اجسام دارای اندازه مای بزرگ باشند مانند کوه های بلند پایهٔ که پشتاپشت هم اند پس بنزد آنان بناچار بایدهم صورتهای کوه ها وهم سافاتی که بین آنها بود و دریک سمت قرار دارله در جلدیه مرتسم شود و در این صورت چگوئه سمکن است رطوبت جلدیه گنجایش همهٔ آنها را داشته باشد بااقطار [وسافات] بین آنها و بهر حال وضع رؤیت های بصری وصورتهای مرایا و تعقیل پس از این بینید و غرض ما از دکر اینگونه سائل در اینجا آسان کردن راه بود برای رسیدن [و دریافتن سائلی] که در [ اندیشهٔ آ اثبات آن هستیم.

### حکومتی در مسموعات که عبارت از اصوات وحروف بود

تشكل هوا بيب مقاطع حروف بدان وجه كه مشائيان گفته اند [در باب ـ

<sup>1-</sup> درآب هردو بطور دفعی است برفرش.

۷- وهمانطورکه مبورت واقع در آن نیست پس همانطور هم مبورتهائی که نفس بولسطهٔ آن ادراك می كند در جلدیه تبود و بلکه در هنگام مقابلهٔ منیر باستیز حاصل میشود.

صوت ] باطل است و زیرا هوای متموج [ بدان سان که گفتهاند] باوجودی که سریعالالنیام بود شکل مبوت را نتواند نگهدارد و آنگهی براین فرض لازم آید که آن کس که هوای نزدیک بگوش وی مشوش بود اصوات را نشنود آزجهت تشویشی که در تموجات هوا واختلالی که درآنهاحاصل میشود واعتذار باینکه صوت خود هوارا پارمی کند وازجهت شدت حرکتی که دارد درآن نفوذ کرده [جریان میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش ومضطرب شود قوت نفوذی برای بعضی ازآن وامتیاز از بعضی دیگر باقی نخواهد ماند، و قنع و ترع بالفعل همداخل در حقیقت صوت نبود زیراصوت پس ازحصول اقلع و قرع ] و بعد از فراغ آزآنها نیز همچنان باقی می ماند دیگر آنکه صوت به چیزی تعریف نمی شود [ و اقل تعریف نبود ] واصولا بسائط معسوسه مطبقاً تعریف نبی شوند . و [ تعریف آنها ممکن نبود ] زیراهه تعریفات بنانهار باید به معلوماتی منتهی شود که خود نیازی به تعریف نداشته باشد [ وبدیهی باشد ] و اگر نه چنین باشد تسلمل بطور بی پایان لازم آید و چون [ لازم است که همه تعریفات بایانی داشته باشد تسلمل بطور بی پایان لازم آید و چون [ لازم است که همه تعریفات بایانی داشته باشد آری وجود ندارد که

<sup>1-</sup> البته اشراقیان خود در باب اصوات قائل به تشکل هوا سیاشدلکن نه بآن ترتیب که مشائیان گفته اند.

۷- ازاین جهت که هوا دائماً درسریان وجریان بود و سریع الالتیام است یعنی امواج که موجد تشکل اند فوراً برهم خورده و منفصل سی شوند یعنی درحال که سریع الالتیام است.

ب مثلا دراثر بادهاهوا مضطرب میشودودراین صورت اگرصوت عبارت ازتشکل هواد بود تشکلی حاصل نمیشود پس آوازی شنیده فخواهدشد.

و خاهراً باید این درست باشد که جهت تشویش واختلالی که حاصل سی شود، در مردو من اختلاف است.

هـ بنا براین صوت غیر از قلع یاتم بود چنانکه دیده سیشودکه پس از برخورد دو-جسم سخت آواز بعد از برخوردهم باقی سیماند.

۹- زیرا صوت ازاموری است که برای کمانی که حامهٔ شنوائی دارند بدیهی النصور بود و برای کمانیکه ندارند که اصولا تابل شناسائی نبود.

از محمومات ظاهرتر و[شناخته] تر باشد تا اینکه محمومات در مقام نعریف بدانها پایان یابد چه آنکه همهٔ دانشهای ما از محمومات گرفته شده است پس بنابراین همهٔ محمومات جزء فطریات انسانی است [و قابل تعریف به چیزی دیگر نمی باشد] و اصلا آنها را تعریفی نبود

و اما مثل «وجود» که آنان بدان مثال آورده!ند [وگفته!ند] که همانطور که وجود بینیاز از تعریف است معموسات نیزبینیاز از تعریف است گمراهی و اشتباه درآن [یعنی وجود] بیشتر از آن چیزی است که در معموسات است! زیرا در معموسات ازآن جهت که معموس است و یا مواد و یاصوت ویا رایحهاست اختلافی نیست و اگر اختلافی هست در جهات دیگر است!

پس جملهٔ محموسات [و مشاهدات] بسیطه را اجزائی نمی باشد و نیزچیزی که اظهر و اعرف ازآنها باشد وجودندارد. ومحموسات و مشاهدات مرکبه بوسیلهٔ همان بسائط محموس تعریف میشوند پس حقیقت صوت برای کسی که فاقد حامهٔ شنوائی باشد اصلا شناخته نمی شود و همچنین ضوء برای کسی که دارای حامهٔ بصرنباشد شناخته نخواهد شد زیرا اینگونه محموسات بهرطریق که برای فاقد حس شنوائی وینائی تعریف شود حقیقت آن برای وی حاصل نمیشود و در بین محموسات حامه واحدهٔ خاصی وجود ندارد که بوسیلهٔ آن [بتوان] محموس حامه دیگررا باویژگی های

ا یعنی چیز دیگری اعرف ازآنها نمی باشد ویناچار باید همهٔ معلومات کسبی به آنها پایان پذیرد.

ب ظاهراً محمومات را در بینیازی از تعریف تشبیه کرده اند به وجود، درمتن چنین است و اما مثل الوجود الذی مثلوایه آنه مستفن عن التعریف یعنی محمومات را ازلحاظ بی نیازی از تعریف تشبیه بوجود کرده اند و درست نیست زیرا دروجود بحث و اشتباه زیاد تراست .

عد مثلا ازاین جهت که مرکب است یا بسیط استواگرسر کیاست سجعول بدو جعلهاشد یانه.

ه. يعني بسيطاند نه سركب.

آن تعریف کردا.

وکسی که ورا حاسهٔ شنوائی و بینائی بود از نعریف ضوه و صوت بی نیاز بود، بلکه صوت امری است بسیط که صورت آن در عقل بمانند آن بود در حس نه جزآن وحقیقت آن تنها این است که صوت است و اما کلام در سبب و علت آن خود امری دیگراست که [مثلا گفته شود] علت آن قلع بود یا قرع و یا اینکه هوا شرط بود یا نه و برفرض که هواه [ برسبیل حصول مقاطع ] در آن شرط نبود بطریق دیگری شرط بود یانه بحث دیگری است [ که در قسم انوار بیاید] .

### فصل دروحدت وككرت

واحد از تمام وجوه عبارت از امری بود که به هیچ وجه از وجوه منقسم نشود و [قابل انقسام نبود] نه باجزاء کمی و نه باجزاء حدی ونه بسان انقسام کلی به جزئیات خود و [لکن] واحد از یک وجه وجهت عبارت ازامری بود که از همان وجه وجهت قابل انقسام نبود، اکنون این معنی رانگهدار [وبه عقل خود بسپار] وآن تجوزات [ومجازاتی] که از نوع این گفتارها است ( و بعد آید) که مثلا: «زیدو عمر و احداند در انسانیت و بدین معنی بود که آن دورا [ زید وعمرورا ]

ا یعنی باخصوصیتی که هرمحصوسی دارد بوسیلهٔ حاسه دیگرنمیتوان تعریف کرد البته فی الجمله میتوان تعریف کرد. و شلا تعریف ضوء باویژگی که دارد برای کسی که فاقلحس بصراست ناممکن است و بالجمله بوسیلهٔ هیچ حاسهٔ نه میتوان محسوس حاسهٔ دیگررا باتمام اوصافش معرفی کرد. و نه خصوص آن حاسه را.

ب- یعنی وجزآن نبود یعنی همانطور که در حس بسیط است در عقل نیز بسیط بود.
 ب- یعنی مجرد صوت بودو یا صوت مجرد است و ورا ترکیبی نبود که پتوان تعریف
 کسرد .

که شلا آیا حاصل از قرع است یا قمع یا هردو ویا چیزی دیگر سوای آندو.

ه که یحثآن در قسمت انوار بیاید و بیان شود که بر سبیل حصول مقاطع، هسوا شرط نبود و بلکه بطریق دیگر شرط بود.

٣٠ مائند ذات واحد واجب كه نه اورا جنسي بود نه نعيلي، نه ماده ونه صورتي .

صورتی بود در عقل که نسبت هردوربدان صورت یکسانند. رهاکن این آنچیزی بود که ما خوامتیم دراین فصل بیاوریم و با ایراد آن بخش اول این کتاب پایان یافت و بر نورالا بواری حمد بی پایان باد.

قسم دوم ـ درانوارالهیه ونورالانوارومبادی وجود وترتیب آن ودر آل پنج مقاله بود مقالت اول درنور و حقیقت آن ونورالانوار و آنچه نخست ازاو آید و در آن چند فصل و چند ضابطه است

### فصل اول

## در اینکه نور نیازی به تعریف ندارد

اگر در جهان هستی چیزی باشد که نیازی به تعریف و شرح آن نباشد [ بناچار ] بادخودظا هرربالذات باشد و در عالم وجود چیزی اظهر وروشن تر از نور نیست پس بنا براین چیزی از نور بی نیازتر از تعریف نیست آ

### فصل در تعریف غنی

بی نیاز [ بالذات ] عبارت از چیزی است که نه ذاتش ونه کمالش متوقف بر غیر نباشد و نقیر بالذات عبارت از چیزی است که از جهت نقر ذاتیش هم.

۱- یعنی اینگونه مجازات و تجوزات رهاکن زیرا معنی اینگونه وحدتها ، مجازای است له حقیقی .

۷- مفات هرچیزی بدوقهم سیکرددیکی آنچه مفاتش داتی است و دیگر آنچهمفاتش بسبب لحیر است قسم اول خود بر چند قسم است یکی آذکه مفاتی که برو عارض
میشود عروض با توجه و نسبت به غیر نباشد یعنی دات اضافه نباشدوآن صفات را هیأت
ممکنه نامند که ناشی از دات می باشد دوم آنکه صفات عارضهٔ او بقیاس به غیر باشد یعنی
صفات کمالیه و ذات اضافه که در عین حال کمالات ذاتی است.

دردات وهم دركمالش متوقف برغير بودا.

### فصل در نور و ظلمت

اشیاء عالم بر دوقسماند یکی آنچه در حقیقت ذاتش نور و ضوء است و [دیگر] آنچه در حقیقت ذاتش نور و ضوء نیست و [در اینجهٔ] سراداز ضوء ونور یکی است زیرا من دراینجهٔ از نور، نور مجازی را وآنچه مجازاً نور محسوب میشود نخواهم مانند آن نوری که مفهوم آن بنزد عقل واضح است [که آن نور مجازی است] مانند آن نوری که مفهوم آن بنزد عقل واضح است [که آن نور مجازی است] اگر چه حاصل آن نور مجازی هم آخرالامر به نور حقیقی بازمیگردد٬ و نور خود در هرحال بردوقسم بود ، آنچه هیأتی [عرضی] بود و نور عارض ودیگر نوری که عارض برغیر نبود که نور مجردونور محض است. و آنچه در حقیقت نفس خود نور نیست عارض برغیر نبود که نور مجردونور محض است. و آنچه در حقیقت نفس خود نور نیست دیگر آنچه [هیئت] و عرض برای غیر است و آن هیئت ظلمانی است و تعریف رسمی برزخ که عبارت از جسم است این است که؛ برزخ عبارت از جوهری است مقصود باشارهٔ حسیه و گاه مشاهده شده است که اگر از پارهٔ از برازخ نور زائل شود مظلم میشود و ظلمت نمی باشد مگر عدم نور فقط و از نوع اعدامی زائل شود مظلم میشود و ظلمت نمی باشد مگر عدم نور فقط و از نوع اعدامی

۱- باید دانست که هرچیزی که در جهان وجوداست بدوقسم سقسم سیشود یکی آنچه صفاتش ذاتی است و دیگر آنچه صفاتش بمبب غیراست. شق اول نیز چند قسماست الفید آنچه صفات براو عارض میشود وعروضش بقیاس بغیر نیست یعنی ذات اضافه نیست که اینگونه صفات را هیأت سکنه مینامند که ناشی از ذات است ب آنچه عروض صفاتش به قیاس به غیر است یعنی صفات کمالیه وذات اضافه و گاه اضافه معضهاست مائند میدئیت، خالقیت پس غنی مطلق چیزی است که از تمام جهات غنی باشد.

۲- یعنی بازگشت به نور حقیقی سیکند.

٣- يعني جوهر جسماني.

عـ مقولات نه گانهٔ عرضی است.

میخ شهاب اصولا وجودتمرینه بعدرا تپول ندارد.

نیست که درآنها «امکان وجود» شرط باشد ' زیرا هرگاه عالم خلاء فرض شود ویا فلکی [فرض شود] که بلانور [وغیرمکو کب] باشد ' بازهم مظلم بود وهمواره نقص ظلمت وعدم امکان نور ملازم آن بود پس ثابت شد که هرچه غیر نور و نورانی بود مظلم بود و هرگاه از برزخ نورمنتهی گردد درمظلم بودن خود نیازی به چیزی دیگرندارد ' . [جز عدم النور] پس اینگونه برازخ که [اجسام مظلمه اند] بالذات جواهر غاسقه اند . و [ بااین بیان و تقسیم ] پارهٔ دیگر از برازخ پائی میماند که هیچگاه نور از آنها زائل نه شود مانند آفتاب و جز آن از [ستارگان] واینگونه برازخ در برزخیت بابرازخی که نورازآنها زائل میشود مشتر کندوازجیت بقاء دائمی ضوه آلها با برازخ دیگر وجه ابتیاز وافتراق دارند ' پس ما به الافتران بقاء دائمی ضوه آلها با برازخ دیگر وجه ابتیاز وافتراق دارند ' پس ما به الافتران اینگونه برازخ ا آن گونه برازخ دیگر وجه ابتیاز وافتراق دارند ' پس ما به الافتران اینگونه برازخ ا با آن گونه برازخ دیگر از جهت نوری است که زاید بر برزخیت

ا- ستائیان گفته اند ظلمت عبارت از عدم نوراست در سوردیکه شان آن این است که مستنیر باشد و بنابر این هواء بنزد آنان مظلم نیست زیرا شان آن ستئیر بودن نمی باشد لکن حکماء اقدم هوارا مظلم میدانند زیرا آنان ظلمت را بمانند سکون نمی دانند زیرا سکون بعنی عدم حرکت است درامری که ممکن الحرکة باشد لکن ظلمت بدین معنی نیست یعنی امکان وجود ملکه درآن شرط نیست.

۲- بعنی غیرمکوکب باشد،

٧- زیرا بنا بر تعریف اشرالیان خلاء و فلک غیر سکوکب سظلماست و بنا بر عقیدهٔ مشائیان سظلم نیست زیرا شرط اسکان نور و عروض آن این است که خلاء نباشد ودراسور شفافه نور عارض نمی شودوفلک غیر سکو کبهم اسکان نور ندارد بس چون سشائیان قیداسکان کرده آند لازم آید که اینگونه اموررا نتوان گفت سظلم است و بطور کلی خلاء بطور سطلق عدسی است و فلک شفاف است بس به عقیدهٔ مشائیان سظلم نمی باشد. قطب ص ۲۸۹.

٤- لمی ذاته نور نباشد و منظور از نورانی این است که اگر ذاتاً نور نباشد و نورانی باشد بازهم مظلم است. ویا اینکه نور و نورانی نباشد. قطب ص ۲۸۹.

ه- بلكه ذاتاً مظلم است.

٦- برازخي كه ضوء ازآنها زايل نميشود.

برازخی که ضوء ازآنها زایل میشود.

بالحمله مايه الأشراك مغاير يا مايه الاقتراق است يس مايه الاقتراق زائدير جسميت

آلهابوده و قائم بدانها بود پس مابه الافتراق [این نور] نوری است عارض وحامل آن نور جوهر غاسق است و بنابراین هر برزخی جوهر غاسق است. [اعم از آلکه نور آن دائم باشد یا زائل]

ونورعارض محسوس فی نفسه می نیاز نبودوا گرنه ، نیازمند به جوهر غاستی نمی بود و چون قائم باوست . پس [فی نفسه] محتاج و سمکن است و وجود نور [عارض] ازلاحیهٔ جوهر غاستی نیست و الاهمواره لازمهٔ آن سی بود و مطرد با آن سی بود و حال آنکه چنین نیست و چگونه سمکن است و جود نور عارض از ناحیهٔ جوهر غاستی باشد و حال آنکه هیچ چیزی علت موجودی اشرف از خود نمی باشد!

پس آنجه انوار تمام جواهر غامقه را اعطا میکند چیز دیگر است بجز ماهیات مظلمهٔ [جواهر غامقه] وهیأت آنها و بزودی خواهی دانست که اکثر هیآت ظلمانیه معلول نورند و اگر چه آن نور نیز، نور عارضی بود دیگر اینکه هیآت جسمانی ظلمانی بالذات خفی هستند پس چگونه توانند موجب و علت امری باشند که اخفی ازآنها و [یا لااقل] مثل آنهانمی باشد.

پس شایسته [و لازماست] که بخشندهٔ انوار عارضهٔ برازخ غیر برزخ و غیر جوهر غاسق مشمول آن حکم خواهد

۱- یعنی بر برزخ و جسم و جسمیت.

٧- نور محسوس قائم به جوهر غاسل است.

<sup>-</sup> یعنی همواره نور عارض لازمهٔ ذات ووجود جوهر غاسق نمی باشد پس علت ـ وجود نور عارض جوهر غاسق نمی باشد.

چون جوهر غاسال اخس ازنوراست پس نتواند علت نور باشد که اشرف ازاوست
 تطب ص ۲۸۷.

هـ يعنى و بجز هيأت و عوارض ماهيات مظلمه .

باوجودیکه خود نور عارض است بازهم علت هیأت سکنه ظلمانیه است و بناد براین چگونه سمکن است که اینگونه هیأت علت نور باشد.

ید یعنی هیأت جسمانیه علت انوار باشد که اجلی و روشن تر از هیآت جسمانیه اند یعنی علت اخفی از معلول باشد.

خد یعنی آن حکمی که شامل همهٔ [اجسام و برازخ] است و بنا براین اعطاء کنندهٔ برازخ امری است خارج از برازخ و غواسی .

# فصل در ابنکه جسم در وجود خود نیازمند بهنور مجرد است

غواسق برزخیه را اسوری است ظلمانی مانند اشکال و جز آن وخصوصیاتی است متعلق به مقدار، اگر چه مقدار خود امری زاند بربرازخ نیست بجز آنکه برای مقدار ویژگی و مقطع و حدی است خاص که بواسطهٔ آن هر مقداری از مقدار دیگر معتاز می شود پس اینگونه چیزهائی که برزشها بسبب آنها مختلف و گونا گون میشوند امورذاتی برازخ نمی باشد و گرنه همهٔ برازخ در آنها مشترک می بودند و همچنین حدود مقادیر ذاتی برازخ نمی باشد و گرنه همهٔ برازخ در آن یکسان می بودند [و اجسام همه متساوی المقادیر می بودند] پس اینگونه اسور که مابه الامتیاز برازخند از ناحیه نمیر برزخ بود زیراهرگاه مثلا شکل و جزآن یعنی سایر هیات ظلمانیه بالذات بی نیاز از علت باشد لازم آید که وجود آنها متوتف بربرازخ ایعنی برازخی که محل آنها است] نباشد و از طرفی هرگاه حقیقت برزخیه نیز بی نیاز و واجب بالذات باشد لازم آید که در تحقق وجود خود محتاج به مخصصاتی از

ا بن قاعدهٔ کلیه، که هرگاه اجسام وجواهر غامقه علت انوار عرضیه باشد باید همواره ملازم با آنها باشد و ثانیاً لازم آید که امری علت امری باشد که اشرف از خود اواست یعنی معلول اشرف از علت باشد.

۲- مانند الوان وطعوم و روایح و عوارض دیگر.

٧- شيخ شهاب معتقد است كه جسم نفس مقدار است.

ع مانند اشكال ومقاطع و خصوصيات مقادير، قطب ص٨٨٨.

ه درحال که حدود واشکال برازخ سختاف است و همهٔ برازخ را یک نوع شکل ومقاطع نیست.

<sup>-</sup> یعنی معلول اسری دیگرند غیر از برزخ و برزخی ودرهرحال معلول اند و نیاز به علت دارند و علت آنها جسم و جسمانی نمیهاشد.

قبيل هيآت غلمانيه و جز آنها نباشدا [درحال كه محتاجلد].

زیرا هرگاه برازخ از مقادیر و هیآت مجرد باشند تکثر [وجودی] آنهاممکن نخواهد بودزیرا بااین فرض سیزی که همان هیآت فارقه اند وجود نخواهد داشت. وجایز نیست که ذات هریک از برازخ وهیآت آنها بآن دگرامتیاز وویژگی

ونیز جایز آیست که گفته شود که : هیآت سمیزه عبارت از اوازم ماهیات برزخیه اند که خود ماهیات ذاتاً مقتضی آنهاست !..

زیرا اگر چنین سیبود هیات در برازخ مختلف نمیبودند درحال که مختلف وگوناگون اند. واز طرفی نیروی حدس حکم سی کند باینکه وجود بعضی ازجواهر غاسقهٔ سرده ناشی از وجود بعضی دگر نخواهد بود زیرا هیچ یک از برازخ سرده را برحسب حقیقت برزخیهٔ میته بردیگری اولویت و ترجیحی نبود [ونتواند بین آنها علیت و معلولیتی باشد] و بزودی از راه دیگر بدانی که هیچ برزخی نتواندبرزخی دیگررا ایجاب کند.

وچون وجود هیچ یک از برزخها وهیآت ظلمانی و نورانی آنها از ناحیهٔ هیچ ـ بک از برازخ دیگر بطریق دور سمکن نیست از این جهت که توقف شینی برچیزی

ا درحال که هم هیأت و هم جواهر غامقه محتاج به علت اند و غنی بالذات نمی باشد. وبی نیاز از سؤثر نمی باشند درهیأت باید گفت که اصولا تائم به سعل اند و بهرحال هم هیأت وهم برازخ سحاج به غیراند اماهیآت که محتاج به سعل خوداند که تائم بانها باشند و برازخ سحاج به مخصصات اند.

۲- در حال که هم اجمام محتاج به هیات اند که مخصص آنها باشد و هم هیات محتاج به برازخ اند که قائم بانهایند .

<sup>-</sup> زيرا دور لازم آيد.

على ماهيت اجمام مقتضى آن لوازم است يعنى درست نيست كه اول گفته شود كه هيآت سيزه لوازم ماهيت است . قطب كه هيآت سيزه لوازم ماهيت است . قطب ص ١٨٨٠٠

ه. زيرا لوازم ذات در همه جا يكان است درحال كه ميدانيم سختلف اند.

که خود متوقف برآن چیز نخست است ممتنع است زیرا لازم آید که هم خودوهم موجد خود را بوجود آورد و آزاین جهت عقدم بر موجد خود و نفس خود باشد واین امر محال است. وازطرفی چون بالذات هم بی نیاز [ازعلت] نیست پس نتیجه آنکه همهٔ آنها محتاج بامری جز جوهر غاسی و هیات نوری وظلمانی اند و بنا چارآن محتاج الیه نوری مجرد خواهد بود

وجوهریت جوهر غاسق امری عقلی است و فاستیت آن امری است عدمی پس جوهر غاسق از این جهت که جوهر غاسق است در خارج وجود ندارد وینکه در هالم خارج باویژگی های خود وجود دارد .۳

## المابطة دراينكه نورمجرد مشاراليه بهاشاره حسيه نيست

چون بدانستی که هرنوری که مشارالیه [باشارهٔ حسیه] است نور عارض است اندریای که هرگاه در جهان هستی نور معض باشد نه مشارالیه بود ونه حال در جسم و نه دارای جهتی از جهات.

### الهابطه در اینکه هرآنچه نور لنفسه است نور مجرداست

١- همة جواهر غامته و هيآت ظلمائيه و نورانية آنها.

۲- وجود عینی خارجی ندارد.

٧- مانند شكل ومقدار و وضع سعين . . . قطب ص ٢٨٩ .

۶- یعنی از تمام جهات مجرد باشد نه در جسمی حلول کند و ته مشارالیه باشدونه
 جهتی و سویی داشته باشد.

ه یان برهان بدین صورت است نور عارض نتواند نور لنفسه باشد زیرا مقتضی عروض این است که لنفسه است و هر نور لنفسه نور معض مجرد نور لنفسه نور معض مجرد است.

### فصل اجمالي

### در اینکه کسی که ذات خود را ادراک کند نور مجرد خواهد بود

هرموجودی که و را داتی باشد و از دات خود غافل نبود جوهر جسمانی غاسق نبود، زیرا دات وی بنزد وی آشکار بود وچنین موجودی هیآت ظلمانی در غیرهم نبود زیرا بیان شد که هیئت نوریه نیز نورلذاته نبود تاچه رسد که هیئت ظلمانیه نور لذاته بود پس آنچه ذات وی بروی آشکار بود نور محض مجرد است که مشارالیه نبود.

# فصل تفصیلی در باب آنچه بگفتیم

هرموجودیکه قائم بذات خود وبدرك ذات خود بود دانشوی بذاتش به سیانجی حصول مثال ذاتش در ذاتش نبود زیرا اگر دانش وی بذاتش بسبب حصول مثال ذاتش در ذانش بود باتوجه باینکه مثال « انائیت» عین «انائیت» نیست پس مثال آنائیت نسبت به «انائیت» «هو» باشد. [یعنی هی که اشارت به خود انائیت است نیست بلکه غیراواست]

پس مدرك «بفتح» دراين صورت مثال او بودا ولازم آيد كه ادراك «انائيت» بعينه عبارت باشد از ادراك چيزى كه «هوهو»است ودر نتيجه لازم آيد كه ادراك انائيت ذات خودرا بعينه عبارت از ادراك غير ذات خودباشد واين امر محال بودا

ا یعنی در صورت اول لازم آید که مدرك مثال انائیت بود نه خود انائیت ودر- نتیجه لازم آید که خودرا ادراك نکرده باشد و بلکه مثال خودرا ادراک کرده باشد .

پودکه هو هواست
 پودکه هو هواست
 پودنه ادراك عين مثال او بود نه ادراك هوهي كه خود اوست.

پاک مثالش بود په خود .

ی زیرا هرمدرك لذاتهای باید عین مدرك مابه انانیت او باشد و آنچه بوسیلهٔ « انا» مشارالیه است تاآنچه مطابق و منطبق بااوست ازنوع مثال او كه مشارالیه به « هسو» استباشد .

بعلاف ادراك وى مرامور خارجى را زيرا در خارجيات هم مثالوهم آنچه مثال مربوط باوست همردو هو» [وغير يكديگر]اند.

ونیز هرگاه علم نفس بدانش بسبب حصول مثال وی باشد دو فرض توان کرد بدین ترتیب که اگر نداند که معلوم وی سربوط به مثال خودوی بودلازم آید که خودرا درنیافته باشد و اگر بداند که معلوم وی مثال خود وی بود لازم آید که خودر ادانسته بود نه بسبب حصول مثال خود ۱.

وبهر ترتیب که باشد متصور نیست که چیزی ذات خودرا بامری زائد بر ذات خود بداند زیرا براین فرض آن امر زائد بناچار صفت وی خواهد بود و دراین صورت هرگاه حکم کند باین امرکه؛ هرصفتی که زائد برذات وی باشد (اعم از آنکه علم باشد یاغیرآن) آن صفت آن ذات وی میباشد لازم آید که ذات خودرا قبل از همهٔ صفات و بلون آنها بدانسته باشد پس ذات خودرا به صفات زائد برذات خود ندانسته باشد .

و تو از ذات خود و از ادراك ذات خود پنهان نخواهي بود و وون ممكن

ر معنی ادراك نفس مرامور خارجی را زیرا امور خارجی و مثال ذهنی و غیر ذهنی آنها هردو غیر از نفس اند وهردو و هریک یک از آن دو هواند نه آنکه یکی از آن هوباشد و آندگر انا پس اشكال بالا لازم نمی آید.

٧- پس لازم آيد كه بدون نياز به حصول مثال او درداتش خودرا دانسته باشد و تحميل حاصل لازم آيد.

حاصل کلام برفرض دوم لازمآید تقدم علم بذاتش یعنی قبلا باید عالم بذات خود بود تااینکه بعد از آن بداند که آنچه مدرک اوست مثال اوست.

۳- یعنی چیزی که مدرک ذات خوداست که نفس باشد حکم کند که هر صفتی که زائد برذات او است مربوط به ذات او است وبرای ذات اوست و در نتیجه لازم آید که ذات خود را قبلابدانسته باشد تا حکم به صفات او کند زیرا علم به صفت ذات فرع علم بذات است زیرا محلل است که 'مری ذات را نداند و صفات آنرا بداند. قطب ص ۹۹۰.

ع۔ ذات خودرا بذات خود بداند،

دات تو وادراك ذات تو برای تو پوشید نبود.

نیست که ادراک تو خودرا بصورت ذات و یا باس زائد بر ذات تو بود پس تو در ادراك ذات خود بغیر ذات خود از اموری که ظاهر بالخذات و یا غیرغایب از ذات خود است معتاج نمی باشی پس واجب است که ادراك ذات سرخودرا بسبب خود بود بدان سان که هست ونیز واجب است که ذات تو و جزء ذات تو از تو پوشیده نباشد وآنچه ازذات توازتو پنهان بود مانند اعضاء از قبیل دل، کبد، دماخ وهمهٔ برازخ و هیآت ظلمانیه و نوریه از جمله مدر کات تو نباشد پس مدرك توبالذات نه عضوی از تو بود و نه اسر برزخی دیگر و گرنه هیچگاه ازو غافل نبودی و زیرا آگاهی تو بذاتت مستر بود و زائل نشود.

وجوهریت اگریه معنی کمال ماهیت ذات باشد ویابه عنی سلب موضوع ویامحل گرفته شود امر مستقلی نیست که ذات تو بعینه عبارت ازآن باشد و اما اگرجوهریت به معنی مجهولی گرفته شود و تو ذات خود را بذات خود و نه بامری زائد برآن

<sup>،</sup> یعنی ذاتت که خود ظاهر بنفسه است کانی است در ادراک توذات خودرا و نیازی باسری زائد برذات درادراك ذات نباشد.

۲- برفوضی که دارای جزء باشد.

۳- بعنی دل، کبد و سایر اعضاء جزء نیروی مدرکهٔ تونباشد و از این جهت است که در هنگام ادراك از مدرك پنهان است در حقیقت این اعضاء جزء نفس نمی باشند. وآنچه مدرك است نفس است.

یلکه توهٔ مدرکه نفس بود.

مـ بعنی از اعضاء و جوارحت، وچون از اعضاء وبدن خود پوشیده باشی ولکن بذات خود آگاه باشی بس هیچ یک از اعضاء تو نه ذات توباشد و نه جزء ذات تو.

<sup>-</sup> دراینجا شیخ سخواهد ثابت کند که جوهریت امر عقلی اعتباری است و نفس عبارت از جوهریت نیست زیرا در تعریف جوهر بعضی گفتهاند کمال ساهیت ذات است ویعضی گفتهاند کون الموجودلانی سوضوع ویالافی المحل زیرا بنا برتعریف اول امر اعتباری است ویر تعریف دوم وسوم که وجودرا در تعریف آورده است وجود امر اعتباری است ولافی موضوع ویاد لافی معل امر سلبی است وامر اعتباری یا سلبی نمیتواند ذات مدرك باشد، پس نفس که مدرك است عبارت از جوهریت نباشد.

چنانکه بارهٔ از مشائیان گویند جوهریت مجهول است.

[به بیانی که گذشت] بنعو ستمر ادراك کنی بناچار آن جوهریت سجهونه که پنهان از ذات تواست نه تمام ذات تواست و نه جزء ذات تو اپی هر گاه جستجو کنی و درآنچه تو بسبب آن توهستی باندیشی نیابی سگر چیزی که مدرك ذات خودبود و آن «انانیت» خود و در این امر هرآن کس که ذات و «انانیت» خودر ا ادراك کند باتو مشارك [وهم عقیده] خواهد بودپس مدر کیت [و ادراك انانیت] دراین صورت نه صفتی بود و نه امری زائد برذات مدر ک و نیز روا نبود که مدر کیت از اجزاه «انانیت» تو بود تا اینکه لازم آید که جزء دیگر دراین حال مجهول بود زیرا در آن صورت آن جزء دیگر و راه مدر کیت و شاعریت بود پس مجهول بود و در نتیجه از اجزاه ذات تو نبود آن ذاتی که آگاهیش به خود چیزی برآن نفزاید".

وازاین راه این سعنی نیز روشن شدکه شیئیت نیز زائد بر ذات شاعر[ومدرك ذات بدات] نیست؟.

پسآن اسری که مدر ک ذات خود بود ظاهر لنفسه وبنفسه بود وخصوصیتی دیگرباوی نبود تا آنکه ظهور، حالی از احوال او بود وبلکه خودبنفس خود ظاهربود و ظهور او عبارت از نفس ظاهر بود نه غیرآن

و بنابراین نور انفسه و نور محض بودو اما مدر کیت تو سر جیزهای دیگررا تابع [وصفت] ذات تو بود و استعداد مدر کیت عرضی ذات توبود؟

ریرا بچهول است بفرض، وذات تو برتو معلوم است.

۲- نتیجهٔ بعث است یعنی ذات مدرك، که آگاهیش بذاتش موجب نشود که چیزی بدان افزوده شود.

ح. مراد از شاعر مدرك لذاته است كه نفس باشد زيرا اگر زائد باشد بناچار وراى شاعریت خواهد بود و همان ایرادات تكرار میشود.

۱۵ یعنی ادراک تو نسبت به چیزهای دیگر بجز ذاتت تابع ذات تواست زیراصفت ذات تواست وینابراین نه عین ذات تواست ونه جزء ذات تو وهمینطور استعداد مدرکیت خارج از ذات است.

و نیز هرگاه ذات خودرا «انیتی» انگاری که ذات خود را ادراک کند لازم آید که ذات برادراك ذات مقدم بود و در نتیجه لازم آید که ذات آن «انیت» مجهول بود و این امر محال است پس مدرک ذات نیست مگرآنچه ما بگفتیم .

وهرگاه بخواهی برای مطائل نور ضابطهٔ بیابی آنضابطه این است که : نور است که نور است که نور است که نور است که اسری است که در حقیقت نفس خود ظاهر و ظاهر کنندهٔ سوجودات دیگر بود و آن فی نفسه ظاهر تر از هرچیزی است که ظهور زاید بر حقیقتش بود.

وظهور انوار عارضه نیز باسری زائد برآنها نمیباشد تا لازم آید نمینفسه خفی باشد و بلکه ظهورآنها نیز از ناحیهٔ حقیقت ذات آنها بود و چنین بیست که نخست نوری حاصل گردد و سپس آنرا ظهور و روشنائی عارض و سلازم شود تا اینکه لازم آید درحد خود نور نباشد و در نتیجه چیزی دیگر اورا ظاهر [و نمودار] کند چرا که این امر محال بودوبلکه هرنور عارضی نیز خود ظاهر بود وظهور او عبارت از نوریت او بود.

و نه آنجنان است که توهم شده و گفته میشود که نور آفتاب را بینائی ما ظاهر [و روشن] میکند و بلکه ظهور نور آفتاب عبارت از «نوریت» او بود و حتی هرگاه همهٔ مردمان و صاحبان حس نابود گردند نیز نوریت نور آفتاب تباه ومحوومعدوم نخواهد شد.

و به یانی دیگر ترا نرمد که گوئی «انیت» من چیزی است که ظهور لازمهٔ آنست تا در نتیجه لازم آید که آن چیز [یعنی انیت] فینفسه خفی باشد و بلکه «انیت» تو عبارت از نفس ظهور ونوریت بود و پیش از این بدانستی که «شیئیت» از نوع محمولات و صفات عقلی است و همین طور «حقیقت و ماهیت» و بودن چیزی،

العنى حقيقتى موجود فرض كنى.

٧- زيرا هرچيزى ذائش مقدم بر ادراكش باشد ، ذاتش خود مجهول باشد.

که نفس ادراك و ظهور روحانی است نه چيز ديگر.

وتقرری در خارج وعالم عین ندارند.

وعدم غیبت امری سنبی بود و نتواند ماهیت توبود پس باقی نمی ماند مگر نوریت و ظهر و دات تو آن بود].

پس هرآ انکس که ذات خودرا ادراک کند نور محض بود و هر نور محضی خاهر لذاته بود و این برهان شایسته برین برهانها و راه ها بود .

# حکومنی دراینکه ادراك چیزی مرذات خودرا عبارت ازظهور اوبرای ذات خود بود نه مجرد بودن او ازماده آنجنانکه آلین مشالیان است

و برآنچه گفتیم امری دیگر افزوده و گوئیم<sup>3</sup>: هرگاه مزه هارا مجرداز برازخ و مواد ملحوظ نمائیم ازاین فرض[ونحاظ] چیز دیگری بجز طعم لنفسه [ملحوظ نداشته و] لازم نمیآید<sup>9</sup> واکن هرگاه نور بطور مجرد ملحوظ وفرض شود نور لنفسه بود و در نتیجه ظاهر لنفسه بود و همان عبارت از ادراك بود<sup>9</sup> ولکن لازم نیاید که طعم در هنگام لحاظ تجرد از ماده ظاهر لنفسه بود و بلکه تنها طعم لنفسه بود<sup>9</sup>.

و هرگاه صرف مجرد بودن چیزی از هیولی و برازخ در شاعریت بننسه کانی بود لازم آید آن نوع هیولایی که مشائیان تابت کردهاند، شاعرینفسه بودزیرا هیولی در آئین آنان هیئت در غیر نبود و بلکه ماهیت آن برای خود و به خود بود و ذاتی بود و از هیولای دیگر مجرد بود چه آنکه هیولی را هیولای دیگر نبود

<sup>،</sup> یعنی ادراك که تعریف شده است به عدم غیبت از ذات مجردهٔ از ماده تطب ، ۲۹۹۰

۲- زیرا امر سلبی واعتباری نتواند ماهیت نفس باشد.

٧- پس تور محض نمودار كننده خود ودريابنده ذات خود بود.

ع- براين امركه هرآن كمي كه ذات خودرا ادراك كند نور لنفسه است.

هما چیز متصور شود.

۹- یعنی بدون اینکه توجه به عارض بودن و عارض نبودن آن کنیم خود نور باشد انفید .

ب زيرا ادراك در مذهب اعراق عبارت ازظهور لنفهم است.

پس اگر مراد از غیبت دوری ذات او [هیولی] بود از ذات خود براین فرض هیولی از ذات خود غایب نبود!.

واگر مراد از عدم غیبت شعور او بذات خود بود گوئیم; بازگشت شعور در مفارقات به عدم غیبت نبود و بلکه عدم غیبت براین فرض کنایت ومجازی بود از شعور وبنزدمشائیان صرف بودن چیزی مجرد از ماده و غیر غایب از ذات خود خبارت از ادراک اوست و حال آنکه همانطور که خود گویند مادهٔ خاص بنفسه بسبب هیأت حاصل می شود و دراین صورت اگر پذیرفته شود که ماده ما نعادراك هیآت است مرذات خود را لکن این پرسش همچنان باقی است که ماده را چه چیز ازادراك ذات خود مانع شده است و حال اینکه خود اعتراف کرده اند که هیولی متخصص نشود مگر بسبب هیأتی که صورت نامیده اند و هرگاه آن صورتها در متخصص نشود مگر بسبب هیأتی که صورت نامیده اند و هرگاه آن صورتها در دات ما حاصل شود آنها را ادراک خواهیم کردن.

وهیولی خود فی نفسه باقطع نظر ازتمام مقادیر وهیآت بجزشیئی مطلق ویاجوهر مطلق چیز دیگری نیست همانطور که خود مشائیان گفته اند و بنابراین هیچ اسری درجهان وجود بسیط تر از هیونی نیست خصوص آنکه جوهریت هیولی همانطور که خود آنان اعتراف دارند عبارت ازسلب موضوع بود وبااین فرض برای چه وبه چه علت هیولی دارت خود را ازاین جهت که که مجرد از حواسل و اجزاست ادراك نتواند

در صورتیکه سراد از عیبت از نفس ، دوری از نفس خود بود.

۷- در حال که ماده مجرد است واز ذات خود پنهان نیست یعنی از ذات خود بنابر ـ قول شما دور نیست یعنی هیآت چون در ماده اند مانه از ادراك آنهااست که ذات خودرا ادراك کنند لکن ماده که خود در چیزی نیست پس چه چیز مانع است که ماده ذات خودرا ادراك کند.

ب یعنی گفته اند که جوهر موجودی است لافی موضوع، با اینکه موجود خود اسری اعتباری است و بقیه هیآت اسری سلبی است و خارج از ماهیت هیولی است و همین طور سایر صورواعراض پس بنا براین بجزا سرمطلق مجردازماده چیز دیگر باقی نمی ساند. قطب ص۸۹ ۲۰۰

کرد و بازبه چه علت صور حال در خودرا درنیابد، مصافاً براینکه قبلا حال ووضع جوهریت وشیئیت روشن شد و گفتیم که این گونه امور عبارت از اعتباراتی عقلی هستند که در خارج تقرری ندارند.

این دسته از مشائیان سپس گفته انده مبدع کل عالم تنها موجودی بسود مجرد» وهنگاسیکه مطابق آئین خود آنان از هیولی بحث و فحص شود حاصل آن باین اسر باز میگردد که هیولی نفس وجود است زیرا همانطور که گذشت تخصیص [یاتعصص] هیولی به هیأت جوهریه است و در عالم وجود چیزی که عبارت از نفس ماهیت مطلق باشد وجود ندارد". و بلکه آنچه هست و ثابت شده است باهیات مخصوصه است؟ که برآنها ماهیت یا موجود اطلاق میشود و [ بنا برعقیدهٔ آنها ] از هیولی وبنام آن چیزی بجز ماهیت مبهمه ویا وجود باقی نمی ماند

پس احتیاج آن به صور اگر صرفاً از آن جهت باشا، که موجود است پس لازم آید که واجب الوجود نیز چنین بود و منزه است خدای از اینکه چنین باشد و هرگاه ذات واجب الوجود از جهت و بسبب این بساطت [که در باب هیولی گفته شد که صرف وجود است] ذات خود و چیزهای دیگررا ادرا ک کند و بلازم آید که هیولی نیز چنین بود آزیرا آن نیز صرفا موجود است و حال آنکه بطلان اینگونه گفتارها روشن است پس ثابت شد که موجود یکه ذات خود را ادراك میکند نوری بود لنفسه و بالعکس یعنی هرامری که نور لنفسه بود ذات

۱- وبنابراین هیولی امری اعتباری عقلی است وممکن نبود که صور در آن حال بود، البته نظر شیخ شهاب تشنیم برآنهااست ،قطب ص ۹۹ .

۲- زیرا وجود بنزد آنان نفس ماهیت است. در متن چاپ کربن تخصص و در چاپ قدیم تحصص آمده است وهردو وجهی دارد.

٧- منظوراين است كه آنجه ثابت شده است ما هيت على مخصوص است نه مطلق.

ع- زيرا واجب الوجودهم موجود است.

ه، چون موجود است و بسط.

**۳- یعنی ذات نمود و چیزهای دگررا ادراک کند.** 

بد موجود بميط تام الساطة بنايرتول مشائيان .

خودرا ادراك میكند و هرگاه فرض شود كه نور عارض هم مجردا زمواد بود بناچار باید فی نفسه و لنفسه ظاهر بود [بمانند نور محض] پس آنچه حقیقت وی این است كه فی نفسه و لنفسه ظاهر بود [ مانند نور محض] حقیقت او عیداً حقیقت همان نوری است که فرض شد که مجرد محض است زیرا «هو هو» سربسر منعکس میگردد .

## فصل در انوار و اقسام آن

[نتیجه اینکه] نورمنة سم سیشود به نور فی نفسه لنفسه و نور فی نفسه لغیره و قبلا بدانستی که نور عارض نور لغیره بود و بنا براین نور لنفسه نبود و اگرچه نور فی نفسه فاهر نبود و جوهر غاسق فی نفسه ظاهر نبود پس نه نور فی نفسه بود و ونه لنفسه چنانکه پیش ازاین پدانستی.

وأما حیات عبارت از چیزی بود که ظاهر لففسه بود و حی عبارت از دراك فعال بود^ وپیش از این معنی ادراكرا نیز بدانستی وفعل نورنیزخود ظاهراست ا

ا۔ زیراآنچه فرض شده است که مجرد محض بود نور محض بود پس اگر نورعارض هم مجرد بود از لحاظ حقیقت باآن نور یکی بود.

<sup>-</sup> وآن نور معض است زیرا چون فی نفس الاسر اشراق میکند ولنفسه ظاهراست یعنی خود ذات خودرا ادراك میكند واز خود غایب نمی شود. قطب ص و و و و .

٣- كه نور عارض است.

ع- منظوراز غير، محلى است كه نور عارضي عارض آن شود.

ه- لاشراقه فينفس الاسر.

بنابراین مدرک نفس خود نباشد.

٧- يعنى نه لنفسه است وله في نفسه وچون جسم محض است اصولا نسوريستي در آن نبود .

۸- حیات بدین معنی است که هوشیثی حیظ هرانفسه، بعنی مدرک ذات خود باشد و موجود حی یعنی موجود دراك قعال.

۹- که عبارت از ظهور ذات چیزی بود برای ذات آن چیز.

<sup>.</sup> ١- فعل نور عبارت از اشراق وتابش است.

و او[یعنی نور] فیاض بالذات بودا پس نور محض حی بود و هرجیی نورمحض بود.

واگر سوجود غاسق ذات خودرا ادرائه کند لازم آید که نور اذاته بود و در نتیجه جوهر غاسق نبود و این امر خلاف فرض است و اگر برزخی یاغاستی از آن جهت که برزخ و یا غاسق است منتخی حیات و علم باشد لازم آید که این امر برهرچه مشارک باآن است نیز واجب و روا باشد در حال که چنین نیست و اگر فرض شود که برای غواسق علم وحیات باشد و آن [علم وحیات] از ناحیهٔ هیأنی زائد بر ذات آن باشد باز همان ایراد گذشته دراینجا نیز وارد آید .

و شکی نیست که هیئت همانطور که گذشت خود ظاهر لنفیه نبود". و ظاهر برای برزخ نیز نبود زیرا برزخ خود بالذات شاستی بود و چگونه تواندبرای او چیزی ظاهر شود زیرا هرچیزی که برای وی چیزی دیگر ظاهرشود بناچار بایداورا ظهوری باشد لنفسه، و فی نفسه ظاهر بود چه آنکه کسی که بذات خود آگادنبود بغیر خود نیز آگاد نبود.

و چول نابت شدکه نه برزخ ظاهر لنفسه است و نه هیئت و نیز نه برزخ

ر منظور اثبات این امر است که حیات ونور و نور وحیات یکی است. وحیات عبارت از ظهور و نورانیت است .

٧- يعني جسم مظلم،

۲- لازم آید که برای همهٔ اموریکه در مظلم بودن و با جسیت مشار کاند این اس
 یعنی علم و حیات باشد زیرا هرگاه علت موجود شود با ید معلول نیز موجود شود.

<sup>🔫</sup> ٤- زيرا برازخ وغواسيرا علم وحيات نباشد بالوجدان.

ه- گفته می شود که اگر آن هیئت مقتضی ذات عاسق بود بر مشارکات آن نیز بابه درست آید درحال که چنین نیست ونیزآن هیئت اگر ظلمانی باشد ظاهر لذا ته نباشد و یالاخره جسم جمادی بسبب هیئتی غیر حیه حی و عالم نشود.

۳- قبلا بیان شد که هیئت اعم از آنکه ظلمانی باشد یا نورانی نور لنفه نبود زیرا
 وجود او برای غیر بود .

برای هیئت و نه هیئت برای برزخ ظاهراست پس بناچار از مجموع آنهاهم ظاهر لنفهای پدید نمی آید'.

و چون وجود هیئت نمی باشد مگر موجود لغیره تهرآ از آن و از برزخ چیزی که قائم بنفس خود باشد حاصل نخواهد شد وینکه آنچه از آن دوقائم بنفس بود تنها برزخ بود بس آنچه از این دو [میتوان فرض کرد که] مدرك بود آن امری است که ذاشش آن خود و قائم بخود بود [یعنی برزخ نه هیآت] و آن برزخ بود زیرا برزخ وهیئت دو چیزاند نه یک چیز و پیش از این بدانستی که برزخ فی نفسه غیر ظاهر بود ".

## ايضاح دبگرآنكه

گوئیم؛ روابود که چیزی، چیزی دیگر رابرای غیر خود ظاهر کند همچون نور عارضی که ظاهر کنندهٔ محل خود بود و از ظهور چیزی برای غیر خود [و همین طور اظهار چیزی را برای غیر خود] لازم نمی آید که آن چیز [ظهوری برای

<sup>1-</sup> و بنابرین از سجموع هیئت و برزخ هم چیزی که ظاهرلنفسه ومدرك لذاته بود حاصل نمی شود.

۲- یعنی وجود هیئت برای برزخ است که سحل آنست. قطب ص۲۰۱۰.

پ زیرا هنگامی از دو چیز چیزی دیگر حاصل سیشود که وجود هریک از آندوقائم بذات باشد نه آنکه هردو ویا یکی از آندو استوار بذات نباشد.

عـ نه هیئت، زیرا هرض را مدخلیتی در قیام جوهر بنفس خود تباشد، جوهر جوهر است اگر چه عرض ازو زائل شود ،

م. يعنى قائم بذات باشد كه از آن دو عدرزع بدين صفت است.

بابر۔ چون مظلم است و چون قینفسه ظاهر نیست بناچار لنفسه هم ظاهر نبود و بنابر۔
 این مدرک ذات خود نبود و مدرک غیر خود هم نبود .

پ ماند تورآفتاب که محل خودرا که جرم خود باشد برای ابصار ظاهر می کند و مانند نور عارض که هم محل خودرا برای ابصار آدمیان آشکار میکند و همرنگها واشکال محل خودرا مینمایاند،

ذات خود داشته باشد و] خود لذاته هم ظاهر بود ولکن هرگاه چیزی امری رابرای غیر خود ظاهر کند لازم است که آن غیر ، خود ظاهر لنفسه بودتا آینکه بنزد او امری از امور ظاهر شود و آنگاه که این ضابطه مقرر شد گوئیم: جایز نیست که در عالم وجود امری باشد که چیزی را برای نفس خود آن چیز ظاهر کند بدانسان که آن چیزبسب آن امربرای نفس خود آشکار شود و زیراد رعالم هیچ امری نزدیک تر به خود از خود نبود در حال که نفس او براوپوشیده بود و پوشیده بودن اوبراولنفسه بود وینابراین هیچگاه چیز دیگری نتواند اورا برای خود اوظاهر کند و چگونه این امر سمکن بود در حال که ظاهر کردن غیر مراورا برای او ایجاب میکند که خود برای خود ظاهر بود پیش از این و چنانکه گذشت برزخ لنفسه برای نفس خود برای خود ظاهر بود پیش از این و چنانکه گذشت برزخ لنفسه برای نفس خود بوشیده است و بنا براین اورا بنزد او چیزی نتواند آشکار کند د

ا یعنی از ظهور اسری برای غیر، لازم نمی آید که برای ذات خود هم ظاهر بود مثلا جرم آفتاب برای ابصار ظاهر است لکن خود برای خود ظاهر نیست و خود ذات خود را درنیاید .

ب- لکن اگر چیزی اسری دیگررا برای غیر خود آشکارکند آن غیرکه مظهورله است خود برای خود باید ظاهر باشد یعنی خود باید ذات خودرا ادراک کند تا بتواند چیزی دیگررا ادراك کند بایدخود بخود علم مضوریداشته باشدتابامور دیگر علمحصولی پیدا کند. وباید خود شاعر به نفس خود باشد تابتواند شاعر به غیر خود باشد.

۳- یعنی سبب آشکار شدن آن باشد برای خودش یعنی سبب شودکه آن چیز علم به خود پیداکند.

عـ وذات خودرا ادراك كند.

هـ مراد برزخ است.

ب- یعنی قبل ازاینکه غیرو را برای او ظاهر کند باید خود برای خود ظاهر بود.

ی لازمهٔ این اسرکه چیزی دیگر ذات آنرا برای ذاتش روشن کند این است کهخود برای خود و بر نفس خسود برای خود و بر نفس خسود بوشیده است.

پس چیزی دیگر اورا نتواند برای ذاتش روشن کند خلاصهٔ کلامآنکه روا نبود که بعد پتیه پاورتی درصفحهٔ بعد

## ایضاحی دیگر از طریقی دیگر

وازطریق دیگر: هرگاه چیزی برزخ را بنزد خود برزخ و برای خود او ظاهر کند [بنحویکه نفس خودرا ادراك کند] آن چیز تهرآ و تنها نور خواهد بود'.

وتهراً لازمآید که هربرزخی که نورگیرنده بود. ظاهر لففسه بود و درنتیجه حی بود و حال آنکه چنین نیست پس هرنوع خصوصیتی که عارض برزخ شود از ناحیهٔ هیآت ظلمانیه موجب نحواهد شد که نوری آن برزخ را برای خود او و بنزد خود اوظاهر گرداند.

وتقریر این معنی از راهی دیگر کرده وگوئیم: هرچیزکه ذاتش برای خودش ظاهر بود ظیور او برای ذاتش نه پسبب هیأتی بودو نهبسب جوهری غاسق ،

### بقيه پاورقي ازمقحهٔ قبل

اسری چیزی را برای خود آن چیز ظاهر کند که سئلا بسبب آن همل اظهار آن چیز بنود خود ظاهر شود یعنی مدرک ذات خود شود زیراهیچ چیزازخود به خود نزدیک تر نباشد درحال که میدانیم ذات برزخ برای خود پوشیده است و این پنهان بودن از ناحیهٔ ذاتش بود و بنابراین چیزی دیگر چگونه تواند اورا برای او ظاهر کند و هیچ گاه چنین امری ممکن نباشد وچگونه ممکن باشد درحال که لازمهٔ این امر که چیزی دیگر ذات آنرا برای ذاتش روشن کنداین است که خود برای خود پیش از این ظاهر بود یعنی ذاتش تابلیت مدر کیت داشته باشد ، از قطب ص ۲۰۳.

، اگر برزخ خاصی را چیزی بتواند برای ذاتش روشن کند بطوری که خود را ادراك کندآن چیز ظاهر کننده نور خواهد بود زیرا تنها نوراست که فی نفسه ظهور است .

٧- يعنى هرنوع خصوصيتي كه بصبب هيآت ظلمانيه عارض برزخ سيشود.

م. یعنی آن خصوصیت موجب نشود که برزخ رابنزد خود ظاهر کند . زیرا خصوصیت نوری این کاررا نکند تاچه رسدیه خصوصیت ظلمانی.

ی زیرا ظهور چیزی برای ذات خودافتضا سکند که نوری باشد قائم بنفس خود و اگر تور باشد تهرآ جوهر غاسق نبود و اگر قائم بنفس خود بود عرض نبود پس آنچه ظاهر بنفسه است نه برزخ بود ونه هیئت وعکس نقیض آن این است که هرآنچه هیئت یا برزخ بود ظاهر لنفسه نبود.

# قاعده در اینکه جسم نتواند جسمی دیگار را بوجود آورد

و چون بداندتی که تو در نفس خود نور مجردی باشی و با این وصف نتوانی که برزخی را بیافرینی پس گوئیم بهر گاه از جنس نور، جوهری بود که حتی فاعل نوری بود و در آفریدن برزخ ناتوان بود بطریق اولی برزخ میت از ایجاد برازخ ناتوان بود .

# فصل دراینکه اختلاف انوار مجرده عقلیه به کمال ونقصاست نه بنوع

همهٔ انوار فی نفسه و از اجاف حقیقت نوریه اختلافی ندارند و تنها اختلاف آنها به کمال و نقص و باموری است که خارج از ذات آنها است؟ . زیرا اگر نوررا دوجزء باشد و هریک از آن دو جزه نی نفسه نور نباشد بناچار جوهر غاسی باشد و ویاهیئت ظلمائی ولارم آید که مجموع آن دو، نور فی نفسه نباشد و هرگاه یکی از آن دو باشد و آن دگر غیرنور در این صورت آن جزه که غیرنوراست سدخلیتی در حقیقت نوریه یکی از آن دو باشد ' . و بزودی وجوه افتراق بین انوار را بشناسی آ

<sup>1-</sup> یعنی مدرک ذات خود هستی بذات خود و مدرک غیر خودهم باشی،

۳- منظور این است که هنگامیکه نفس ناطقه انسانی نتواند برزخی را یافرینددر حال که نوری جوهری است پس چگونه برزخهای میته مظلمه توانند برازخ دیگر را یهافرینند.

ب- زیرا اگر حقیقة واحدهٔ نباشد و اختلاف داشته باشد واختلاف انواز به فصول
 نوعه باشد بناچار باید سرکب از اجزاء باشد که اقل آن دو جزء است ، قطب صع ، بر.

٤٠٠ زيرا قبلاگفته شدكه اشياء بانوړند و يا هيئت ظلماني و يا جوهر غاسل واكر چيزى نوړ نباشد بناچار يا هيئت ظلماني است يا جوهر غاستى.

هـ نه هردو واین اختلاف فرض است پس یکی از آندو چزه نور است و آن دیگررا مدخلیتی درآن نیست.

بیان خواهد شدکه اختلاف انوار به کمال و نقص بود و شدت وضعف.

### لحصل

و از راهی دیگر گوئیم: انوار مجرده را [اعم از عقول و نفوس] درحقیقت نوریه با یکدیگر اختلانی نیست والا هرگاه حقایق نوریهٔ آنها در متن حقیقت با ـ یکدیگر مختاف باشند لازم آید که در هرنور مجردی دو امرباشد یکی نوریت وآن۔ دگر امری که غیر نوریت بود دراین صورت یاآن غیر هیئتی بود در نور مجرد ویا اینکه نور مجرد هیئتی بود دراو و یا آنکه هریک از آن دو قائم بذات خود باشند، هرگاه آن غیر هیئتی بود در نور مجرد لازم آیدکه از حقیتت نور خارج بود زیـرا هیآت چیزی [ بدان جهت که عرض است] حاصل در چیزی نشود مگر پس از نحقق ما هيت او بطور مستقل عقلاني اليعني نحقق سعروض وينابراين حقيقت نوریه بسبب آن مختلف نخواهد شد؛ [ چون خارج از حقیقت نوراست] و اگر نور مجرد هیئتی بود درآن دراین صورت لازم آید که آنچه فرض شد که نور مجرد باشد نور مجرد نبود و بلکه جوهر غاسق [و بلکه هیئت ظلمانی] بود که نوری عارضی برآن عارض شده است و این امر معال است زیرا فرض این است که آن نور مجرد باشد و اگر هریک از آن دوتانم بندس خود باشند لازم آید که هیچیک از آن دو نه محل آن دگر باشد و نه هردو در محل مشترک باشند و حال اینکه فرخی این است كه آندو عبارت از دوبرزخ ممتزج ويا متصل بهم هم نمي باشند [چون بحث درنور بودن آنها است] وبنابراين هيچيک متعلق ووابسته بهم نمي باشند پس ثابت شد كه أنوار مجرده از لحاظ حقيقت نوريه مختاف نمي باشلد.

١- اعم از عقول ونفوس.

حـ كه مابه الاشتراك همه انوار است .

بوت الشيئي للشيئي فرع لثبوت مثبت له في العقل يافي الخارج.

٤- زيرا اختلاف آن بامري كه خارج از ذات آنست محال است. قطب ص ٥٠٠٠.

هـ چون لازم آیدکه نور مجرد غیر نور مجرد بود.

# ايضاح ديگردراينكه انوارالهيه مجرده درحقيقت نورى مختلف نمى باشند

چون روشن شد که «انائیت» تو نوری مجرد و مدرك ذات خود بودواینکه انوار مجرده را در حقیقت ذات اختلافی نیست پس واجب است که همهٔ انوار مجرده مدرك ذات خود باشنید، زیرا [ بیان شده است که ] هرآنجه بر امری واجب بود براسوری که باوی در حقیقت وجودی وماهوی سنار ک است نیز واجب بود این برهان روش دیگری است در آنبات این که عقول ذوات خود را بذات خود ادراك می کنند ولکن اگر درآن براهین و بیانات گذشته بخویی بنگری و اندریابی ازاستناد بدین طریق و وجوه دیگر بی نیاز خواهی شد آ.

## قاعده دراینکه موجد برازخ ، محود مدرك ذات خود بود

چون بختندهٔ نور و وجود کل برازخ ، خود نور مجرد بود پس او حیومدرك دات خود بود زیرا چنین موجودی [همانطور که بیان شد] فی نفسه ولنفسه نور بسود .

### فصل در نورالانوار

هرگاه نور مجرد بلحاظ ماهیت ودر ماهیت خود محتاج بود، احتیاج وی قهرآ به جوهر غاسق میت نبود زیرا جوهر غاسق را نرسد که موجودی اشرف و اتم از خود بیافریند، آنگونه موجودی که نه در یک جهت باکه در جهات متعدد

- بس سوجد جميع برازخ ، نور مجردى بود كه مدرك ذات خود است ونور الانوا راست .

مراح الله المراحث گذشته روشن شد که نفس ناطقه تو نوری مجرد و مدرک ذات خود است و نیز روشن شد که انوار مجرده از لحاظ حقیقت نوریه مختلف نمی باشند نتیجه این می شود که همهٔ انوار مجرده افر عقول و یا نفوس مدرك ذات خودند زیرا آنچه بریک امر که در اینجا نفس ناطقه است ثابت شد بر تمام انوار دیگری که از لحاظ حقیقت بااومشتر کند ثابت است.

۷- یعنی اگر آنچه در فصول گذشته در باب ادراك عقول ذات خودرا بیان شده است بخوبی دریابی، ازین وجوه که بصورت ایضاح وطریق دیگر آمده است بی نیاز خواهی شد.

براو اشرفیت دارد واصولا چگونه تواند جوهر غاستی افادهٔ نورکند [بااینکه نسور اشرف از آن بود] پس اگر نور مجرد در تعقق ذاتش معتاج بود بناچار معتاج بنوری بود که قائم واستوار بذات خود بود و از برهانی که لزوم متناهی بودن رادر امور معتمعهٔ مترتبه تابت میکند بدانستی که وجود سلمنهٔ انوار مجردهٔ سترتبه بطور بینهایت معال است.

و بنا براین واجب است که انوار قائمهٔ باندات و انوار عارصه و هیآت آنها همه بنوری سنتهی شود که و رای وی نور دیگر بدان سان تبود و آن نورالانوار و نور محیط و نور قیوم و نور مقدس ونور اعظم واعلی بود ونوری قهار وغنی مطلق بود و ورای آن چیزی دیگر آاز سراتب علل آ نبود!

ودر جهان هستی وعائم وجود دونوری که هردو سجرد وغنی باندات باشند متصور نبود زیرا میچنانکه بیانشد آن دونورمفروض نتوانند درحقیقت نوریه مختلف باشند و مایه الاستیاز آن دوهریک ازآندگر بنفس مایه الاشتراک هم نتواند باشد و بادر مرضی دیگری هم که لازمهٔ حقیفت نوریه آنها بوده نیزسمتاز نتوانند باشند زیرا فهرآ درآن لازمهٔ مفروض هم مشتر ک خواهند بود و باز بسبب عوارض غریبه هم نتوانند از یکدیگر ستاز شوند چه آنکه آن عیارض قرضیه از نوع عوارض ظدانیه باشد یا نورانیه [بدیبانی که گذشت] زیرا فرض اینست که وراء آن دو مخمص باشد یا نورانیه [بدیبانی که گذشت] زیرا فرض شود که مریک از آن دو مخمص دیگری اصلا وجود ندارد و اگر این طور فرض شود که مریک از آن دو آنور مفروض] خود و یا صاحبش را مخصص و معتاز گرداند لازم آید که خود قبل از تخصیص دادن و تخصص یانتن متدین باشد آتا بتواند آن دگر را تخصیص دید] تخصیص دادن و تخصص یانتن متدین باشد آتا بتواند آن دگر را تخصیص دید] ودرنتیجه لازم آید که تعیین و تخصص آنها به مخصص نبود درحال که [میدانیم] ده تمین و تخصص و اثنیایت اصولا بدون مخصصات متصور نبود . [و با تمام این احوال میدانیم که وجود محصص نسبت به غنی مطلی معتنم است] .

پس نور مجرد عنی بالذات بکی بود و دونیست وآن نورالانوار استوهرآنچه

وله يعنى از ناحيه و يسبب وجود خود وجودش بر هدمش رجعان بيدا تخواهد كرد.

جز اوست نیازمند بدوست و وجودوی ازوست پس او را نه تندی بود و نه مثلی ا هاهر و چیرد بود برهمهٔ اشیاء جهان و مقهور هیچ اسری از اسور عالم نبود چه آنکه هرههری و کمالی ازوآید و بطور سطائی عدم وئیستی براو روا نبودو مقاوسی در برابر ذاتش نبود و اگر ذات او ممکن العدم باشد قدرآممکن الوجود هم خواهد بودو دراین صورت همچنانکه بدانستی [دروضع و حال ممکنات] لازم آید که تقرر و تحقی وی از قبل نفس خودش نبود و رجحانش بذاتش نبود ویلکه باید بمرجحی دیگر بود و در نتیجه غنی حقیقی و بالذات نبود.

پس معتاج به غنی مطلقی خواهد بود که آن نورالانوار است زیرا چنانکه بیان شد سرانجام و تناهی سلسله واجب بود ،

و نیز از طریقی دیگرگوئیم: هیچ چیزی مقتضی عدم خود نبود وگرنه وجود نمی یافت و نورالانوار موجود وحدانی الذانی بود که درتقرر ذات و وجود ش عرطی نبود و آنچه بجز اوست تابع او بود و چون اورا نه شرطی بود و نه ضدی پس اورا مبطل ذاتی نبود پس وجود او همیشگی و قیوم بالذات بود.

و نیز نورالانوار را هیچ نوع هیئتی عارض نشود چه آن هیئت نورانی بود و یا ظلمانی و نیز ورا به هیچ وجه از وجوه صفاتی از نوع صفات حقیقیه نبود اما برهان اجمالی این اسر این است که هرگاه آن هیئت ظلمانی مفروض متقرر وحال درذات دراو بود لازم آید که حقیقت ذات اورا جهتی بود ظلمانی که حلول آن

ا زیرا منجمیع الجهات والوجوه وحدانی الذات است و اگر ذاتش مشروط به شرطی بود غنی بالذات نبود و چون شرطی در ذات وی نبود عدم در آن متصور نشود یعنی چـــون شرطی ندارد عدم در اوراه ندارد زیرا عدم ، معلول و بــب انتفاء شرط آن بود.

ی سنظور این است که اورا صفت سنقلی نبود که زائد برذات بود نه صفات ذات اضافه و سلبی و اعتباری. در جای خود بیان شده است که صفات بر چند دسته اند ودرهرمال آنچه سملوب است از حق صفات حقیقیه است.

بـ يعنى كه اورا صفتى نبود وهيأتى عارض نشود.

هیأترا اقتضاکند پس لازم آید در ذات نورالانوار ترکیب بودا ولازم آید که نور محض نبود و این خلاف فرض است و هیئت نوریه هم تقرر نیابد مگر درچیزی که بسبب آن بنورش افزوده شود و بنا براین اگر فرض شود که نورالانوار از ناحیهٔ هیئتی نوری نورگیرد لازم آید که ذات بی نیاز وی خود مستنیر بود از نسور محتاج عارضی که خود به نفس خوداوراایجاب کرده است زیرا بالاترازنورالانوار چیزدگری نیست که هیأت نوریه فرضی دراور! بیافریده باشد وقهراً این امر محال بود ".

برهان اجمالی دیگر آنکه سوجود [ سنیر ] و نوردهنده طبعاً از آنجهت که اعطاء نور سیکند انور ونورانی تر ازسوجود ستنیر و نورگیرنده است وطبعاً ذات سنیرهم انور از ذات مستنیر است [ وفرض مدعی این است که نورالانوار ستنیر از غیر باشد] پس این امر محال است . [چه آنکه قهرا سعطی کمال اشرف از آخذ کمان بود و دراینجا معطی کمال امری است که خود قاصر از کمال است پس محال است که قاصر در کمال خود معطی کمال بود].

طریق تفصیلی میگر آنکه : هرگاه نورالانوار برای ذات خود هیئتی را

از دوجهت یکی جهتی که مقتضی نورانیت است و یکی جهتی که مقتضی عارض طلمانیت است.

بـ زیرا همهٔ انوار فاترة وعارضه یدو سنتهی شوند و سعلول او باشند.

که مخلوق چیزی خالق هیآت وصفات او باشد.

<sup>2-</sup> دراین برهان میخواهد ثابت کند که اگر هیأت نوربه در ذات نورالانوار عررض شود نتیجه این میشود که نورالانوار مستنیر شود و امری دیگری باشد که منیر نور او باشد و چون مستنیر از لحاظ نورانیت ضعیف تر از منیر است لازم آید که نورالانوار که فرض میشود نور عارضی از غیر بگیرد در مرتبهٔ ضعیف تر باشد و منیر فرضی او انور از اوباشد.

ه. که فرض شده است نورالانوار نور گیرنده باشد.

بد که بفرض هیأت نورانی است که عارض برنورالانوار شده است.

پرا هیچ توری انوراز تورالانوار نبود

 $_{\Lambda}$  برهان براینکه نورالانوار نه سیأتی بود و نه صفتی.

ایجاب کند لانمآید که خودهم فاعل بود وهم فایل و [روشن است] که جهت فعل بجز جهت قبول بود و اگر جهت فعل به عینه همان جهت قبول بود لازمآید که هرقابلی از همان جهت که قابل است فاعل بود و برعکس هرفاعلی از همان جهت که قابل بود بنفس همان فعل و حال آنکه جنین فبود [ زیرا بدانستی که جهت فعل غیر ازجهت قبول است].

وعلاوه براین لازم آید که در نورالانوار دوجهت بود یکی جهتی که مقتضی فعل بود و دیگری جهتی که مقتضی قبول بود مال اگر فرض شود که این دوجهت خارج از ذات نورالانوار بود تسلسل لازم آید.

وچون تساسل معال بود بناچار منتهی شودبه دوجهتی که در ذات نور . الانوار بود وترکیب لازم آید و این سعال وخلاف اصل بود".

وآنگهی هویک از آندوجهت نتواند نور غنی بالذات بود زیرا همچنانکه بدانستی وجود دو نورغنی بالذات معال بود و نیز نتواند یکی از آن دونور غنی بالذات و آندگر فقیر بالذات بود زیرا براین فرض آن نور فقیر اگر هیئنی بود در نورالانوار سخن سابق درینجا نیز آید؟.

واگر [آن نور فقیر] هیئت نباشد بناچار در وجودخودستقل بود وبنابراین قائم باو و در او نبود و این خلاف فرض است، زیرا فرض چنین شدکه جهتی باشد در ذات او پس خلاف فرض و محال لازم آید".

۱- بدون احتیاج به چیز دیگر. در حال که چنین نیست زیرا بدانستی که جهت نمل از جهت قبول جداست.

۷- دو جهت سنفک و جدای از هم.

۳- یعنی ثابت شدکه تسلسل محال است پس لازم آیدکه دو جهت در ذات نسور الانوار عینی بود.

٤- يعنى محالات گذشته در اينجاهم آيد كه مثلا مفيد آن هيأت يا ذات نورالانوار
 است يا غير آن .

ه- وذلك معتنع، سنظور اين است كه خلاف قرض است.

و نیز [گوئیم] روانیست که یکی از آندو نور بود و آندگرهیأتی ظلمانی، زیرا بااین فرض سخن گذشته بمیان آید[که مفیدآن هیئت چیست؟ ذات است با با غیر ذات] ۱

ونیز [گوئیم] روانبود که یکی از آن دو جوهر غاسق بود و آندگر نور سجرد زیرا بااین فرض هیچیک از آن دو وابسته بآندگر نبود و بنا براین جوهر غاسق واقع در نورالانوار نبود آوناشی از اوهم نبود] پس روشن و ثابت شد که نورالانوار مجرد از تمام چیزهای دیگر بود وهیچ اسری بدو افزوده ومنضم نگردد آ.

وچون حاصل قیام چیزی بذات خود باین اسربازمیگردد که ذاتش برای ذاتش طاهر بود و آن عبارت دیگری از نوریت محضه بود ا [چتانچه گذشت] که ظهورش برای ذاتش بسبب غیرش نبود ، پس[با این قیاس وبرهان] حیات وعلم نورالانوار هم بذاتش چیزی براولیفزاید و زائد برآن نبود " وبلکه به نفس ذاتش بود وییان آن قبلا گذشت که ظهور هر نور مجردی برای خود بداتش بود ا

# مقاله دوم در ترتیب وجود و در آن چند فصل است

فصل اول در اینکه ازواحد حقیقی ازآن جهت که واحد است بیشاز یک معلول صادر نشود

وروا نبرد که از « نورانوار » بدون واسطه هم نوری صادر شود و هم غیر اوری از جنس ظلمات ، جوهر باشد یا عرض زیرا اقتضای نور غیر از اقتضای

<sup>،</sup> كه مغيد هيآت ذات است يا غيرآن .

ب- یعنی همانطورکه در نور فتیر مستقل که یکی از فرضهای گذشته است گفته شد.

٧- نه هيآت نوريه و نه هيآت ظلمانيه.

٤- يعنى علمو دانش عبارت از نوريت محضه بود بويزه علم چيزى بذات خود.

هـ بلكه نفس ذاتش بود.

۳- یعنی این مطلب را در بارهٔ همه انوار مجرده بیان کردیم که علم هرنور مجردی بدانش بند. بدانش بود و عبارت از ظهور دانش برای دانش بود.

٧- يعني غير نوركه از جنس ظلمات است جوهر باشد يا عرض.

ظلمت بود پسلازمآید که ذات وی سرکب بود از آنچه سوچب نور بود و آنچه سوچب ظلمت بود . و پیش از این معال بودن این اس برای تو روشن شد . پس ظلمت از نورالانوار بدون واسطه صادر نخواهد شد"

ونیز هرگاه نور از آنجهت که بوراست اقتضائی داشته باشد [بعکم فطرت] مقتضی امری غیر ازنور نبود" وهمین طور ازاو دو نور نیز صادر نشود. زیراهر یک از آن دوغیرآن دگر خواهد بود و وقهر آجهت اقتضای یکی از آن دو بجزجهت اقتضای آن دگربود" پس لازم آید که درنورالانوار دوجهت بود که تبلاامتناع آن را بیان کردیم" وهمین [برهان] برای انبات معال بودن حصول هردو امری از نورالانوار بهر نحو که باشد [اعم از آنکه هردو نور باشند یا ظلمت یا یکی نور و آن دگر ظلمت باشد] که باشد [اعم از آنکه هردو نور باشند یا ظلمت یا یکی نور و آن دگر ظلمت باشد]

ودرومتام تفصیل این برهان گوئیم: ^ بین آن دو ناچار باید فارتی بود ا [زیرا

ا مهس لازمآیددرنورالانوار دوجهت بشد یکیجهتی که مقتضی ظلمت بود و دیگرنور بد زیرا ذات او یعنی نوارالانوار بسیط است و در او دوجهت نمی باشد و صدور ظلمت از نورالانوار بواسطهٔ ووسائط بود ،

بـ یعنی اگر منتضی امری باشد منتضی نور باشد نه نحیر نور. تطب ص ۲۱۶.
 پس از نورالانوار دو چیزکه یکی نور باشد و دیگری نحیر نور صادر نشود.

ع ـ یعنی آگر دو نور از نورالانوار صادر شود بناچار هریک از آن دو غیر آن دگر خواهد بود زیرا اگر عین یکدیگر بود دو نبود. قطب ص بری.

هـ واختلاف اتتضا دلالت دارد براختلاف جهت انتضاء و آن دو جهت مختلف اگر از ناحیه عوارض باشد سخن بدانها باز گرددتاسرانجام بدوجهتی پایان یابد که داتی آن باشد. بدر چون ایسط موجودات است.

پـ اعم از اینکه آن دو امر هردو نور باشد یا هردو ظلمت باشد یا یکی نور بسود
 و آن دگر ظلمت.

۸- چون ممکن است برهان گذشته که بالاجمال است مفهم معنی و منظور نباشد همان برهان را بطور تقمیل بیان میکند. قطب می ۲۰۱۹.

و یعنی اگر نخست از نورالانوار دو چیز یا دو نور صادر شودباید سابه الاستیاز داشته باشند تا دو بودن تحقق پیداکند و سابه الاشتراك غیر سابه الانتراق بود که از یک امر واحد حقیقی صادر شده اند ولازم آید دوجهت در ذات او باشد که از یک جهت سابه الاستراق و از جهت دیگر سابه الاستیاز صادر شده باشد.

اصولا دو چیز بودن متصور نیست مگر بوجود مابه الافتراق] وسپس نقل سخن به مابه الاشتراك و مابه الافتراق آن دو شود و لازم آید که ذات اورا [نورالانواررا] دوجهت حقیقی [نه اعتباری] بود وآن چنانکه بیان شدمحال است ا

# فصل در اینکه نخستین صادر از نورالانوار نور مجرد و واحداست

اگر فرض شود که از نورالانوار ظلمتی صادر شود و وجودیابدلازم آید که که نوری از او صادر نشود و گرنه چذانکه بیان شد تعدد جهات درذات او لازم آید [که یکی منشأ نور وآندگر منشأ ظلمت باشد].

اکنون [وپس از این مقدمه)] گوئیم: تکثر وجود انوار مجردهٔ مدرکه و عارضه در عالیم وجود ظاهر بودا [و مورد تردید نیست] وبنابراین اگر از نوز - الانوار ظلمتی صادر شود بناچار همان یکی بود [زیراگفته شد که باوجود آن دیگر نتواند از نورالانوار چیز دیگری صادر شود] پس چیز دیگری از نوع انوار یا ظلمات بجز همان یک ظلمت ازو صادر نخواهد شدا زیرا[این فرض که از آن ظلمت انوار متکثره صادرشده باشد نادرست است چون مدور اشرف از اخس امری محال بود درحال که واقع و وجود بخلاف آن گواهی میدهد ].

پس چون متصورئیست که از نورالانوار با وجود وحدت ذاتی [وجهت

<sup>. .</sup> كه لازم آيد مركب باشد نه بسيط و اين خلاف فرض است.

بـ یمنی وجود انوار کثیره در عالم محتق است و مسلم .

بـ زیرا بیان شد که چیز دیگری نتواند باوی بود.

<sup>3-</sup> یعنی لازم آید که تنها ظلمت باشد و نوری در جهان وجود نباشد ژیرا ظلمت که صادر از نورالانوار استبالفرض نتواند منشأ نور شود که اشرف از اوست. وظلمات دیگری هم نباشد از این جهت که در تاعدهٔ امکان اشرف گفته شد صدور اشرف ازاخس سمکن نبود ژیرا علت باید اشرف از معلول بود و اما ظلمات دیگر نباشد زیرا بیان خواهد شد که وجود ظلمت متوقف بروجود نور بود پس لازم آید که اولین صادر ظلمت هم نباشد.

هـ هم انوار متكثره همت وهم ظلمانيه.

وحدانی که دارد] کثرتی صادرگردد و حصول ظلمت نیز از موجود غاسق ونیز از هیئت مظلم ممکن نبودا.

و نیز سمکن نبود که دو نورازاو صادر شود پس نخسین موجودی که از نورالانوار حاصل میشود نوری مجرد واحد بود و امتیاز این نور مجرد از نورانوار به هیئی ظلمانی که خود مستفاد از نورالانوار باشد نبود تا تعدد جهات در ذات نورالانوار لازم آید" رعایت این امر و توجه پاینکه ابت شد که همهٔ انوار بویژه انوار مجرده در حقیقت ذات مختلف نمی باشند . ایجاب میکند که بگوئیم: امتیاز بین نورالانوارونوری که نخست ازوصادر میشود بجز به کمال و نفص به چیزدیگری نبود و همانطور که درمحسوسات نورمستفاد ازلحاظ کمال بمانند نور مفید نمی باشد محکم اثوار مجرده نیز چنین بود" و گاه باشد که کمال وضعف انوار عارضه بسبب نورمفید اثوار مجرده نیز چنین بود" و گاه باشد که کمال وضعف انوار عارضه بسبب نورمفید مختلف شود در عین آنکه قابل و استعداد قبول یکی بود". بمانند دیوار واحدی که از آفتاب و چراغ نور پذیرد و یا بمانند شعاعی که از شیشه برزمین منعکس شود".

<sup>٫-</sup> یعنی نه جوهر نحاسق و نه عرض نحاسق چنانکه گذشت. قطب ص ۲٫۷٫

٧- چنانكه برهان امتناع آن گذشت.

استلزام این اس قبلا بیان شد.

وحد که درحقیقت بازگشت بدین اسر می کند که ذات نورالانوار کامل تر است از انوار سجردهٔ دیگر. تطب ص ۲۱۸.

هـ سانند نور آفتاب وشعاع آن.

۱۵ پس نورالانوار اگرچه اشد نورانیت بود بالنسبه به مادون خود اکثر کمالا بود ،
 انوار مجردهٔ مادون و نور نخستین صادر اضعف بود نسبت بمانوق که نور انواراست.

پ یعنی تابل در استعداد قبول انوار عارضه یکی باشد وسع دالک از ناحیه سفید ـ نورانوار عارضه سختلف اند.

۸- یعنی مانند زمین که نور آفتاب وچراخ از ناحیهٔ شیشه براو منعکس شود. ویا اینکه نوریکه بواسطهٔ شیشه از آفتاب برزمین بر میگردد. تطب ص ۲۱۸.

از شیشه براو منعکس میشود ویا آنچه از چراغ میپذیرد'.

و پوئیده نیست که تفاوت بین آن دو در کمال و نقص دراینجا نبود مگر از جهت تفاوت در مفید نور". [ واز جهت دیگر نبود زیرا دراینجا قابل و استعداد قبول یکی است] و گاه باشد که فاعل یکی بودو اختلاف کمال و نقصان شعاع بسبب قابل بود مانند شعاع آفتاب که بربلور و شبه و زمین افتد که آنچه بلور یا شبح (شبه) می پذیرد منلا تمام تر است از آنچه زمین می پذیرد.

و نور مجردر! تابلی نبود؟ و کمال ونقص انوار دیگر جز نورالانوار بسبب رتبت فاعل بود پس نورالانوار کاملترین همهٔ انوار بودو کمال اورا علتی نبود و بلکه او نور محض است که هیچگاه واصلا فقر ونقصی باوی نیامیخته و نیامیزد.

#### برسش :

یان شد که ماهیت نوریه از آنجهت که ماهیت نوریه است مقتنمی کمال نبود [وگرنه لازم آید که برای هرنوری همان کمال نبورالانوار باشد] وبنابراین ایخصص ماهیت نوریهٔ نورالانوار به نورالنور بودن [ وویژگی یافتن بدین وصف ]

۱- بدیهی است که نوری که از آفتاب سیپذیرد اتم از نوری است که از چراغ میپذیرد.

بـ زيرا تابل و استعداد قبول دراينجا بكي است.

بـ زيرا مجرد از همة مواد است و قائم بذاتخود است.

عنی بسبب قابل نبود زیرا اورا قابلی نیست و منظور از رتبت فاعل رتبت وجودی اواست در تنازل از نورالانوارکه هرچه دور تر از نورالانوار باشد رتبت فاعلی او نازل تر فاقص تر است. قطب ص ۲۱۹.

هـ والا لازم سى آيد كه براى هر نورى همان كمالي باشدكه آن نورالانوار است.

۹- یعنی چون ساهیت انوار ذاتاً یکی بود و متفاوت نمی باشند بنا براین تخصص یافتن یکی از انوار باینکه نورالانوار باشد وصفات وی که در نوریت وغیره کامل تر باشد از ناحیه ذات نبود و بلکه از ناحیهٔ چیزی دیگر بود پس ممکن و معلول بود یعنی کمال او معلول بود و ...

ممكن و معلول ذات او بود ومحناج به علتى بودكه ما هيت اورا بدين كمال ويژه گردانـد].

#### جواب:

ماهیت نوریه از آنجهت که ماهیت نوریه است مفهوم کلی است و دهنی است و دهنی است و بنا براین از این جهت متخصص بامری خارجی نبود و اما از جهت تقررش در خارج [ ووجود متخصص خارجیش ] یک چیز بود نه آنکه دوچیز یکی دات وی و دیگری کال وی و [خود میدانی] که برای امری دهنی نوعی از اعتبارات است که برای امری عینی متصور نبود ۲.

و اما ایراد دیگری که [براین اماس] وارد کردهاند و گفتهاند که: اسری که قائم بذات خود بود [اعم از اینکه جوهر جسمانی بود یا روحانی] کمال ونقس نهذیرد گفتاری است بی دلیل و حکمی است براساس تخیل همچنانکه پیش از این اشارت رفت بلی آنچه بیان گردید حکم انوار مجرده است [نه مطاف انوار] زیرا همچنانکه بیاید تفاوت بین انوار مجرده و انوار عارضه از دوجهت یکی رتبت فاعل و آند گر رتبت قابل بود و زیرا شعاع فائض از نورالانوار بر نور اول کاملتر از

١- تااينكه ذاتش جزكمالش باشد ولازم آيد كمالش معلول باشد.

٧- مثلا مائند ماهيت.

۳- مثلا مانند اشتراك بين كثيرين كه ويژه ذهنيات است و در باره خارجيات مور
 نيست.

۶- چون در ابتدای استدلالگفت در سوای نورالانوارکمال ونقص بسبب فاعل بود دراینجا استئناکرده استوگویدنه آنکه همهٔ انواربجز نورالانوارکمال ونقص آنهابسب قابل بود بلکه انوار عارضه چنین بود پس غیر از نورالانوار از انوار سجرده دیگر نیز کمال و نقصتان هم بسبب رتبهٔ فاعل است و هم بسبب قابل.

ه یعنی تفاوت بین انوار مجردهٔ غیر از نورالانوار و انوار عارضه از دوجهتهود زیرا مشلا شعاع فائض از نورالانوار بر نور اول کاسلتر است از شعاع فائض از نور اول بردوم زیرا مفیض وستفیض در اول هم اشد فعلا سیاشد و هم اشد قبولا.

ارشعاع فائض از نوراول بر نور دوم بود].

پس نابت شد که نخستین صادر از نورالانوار یکی بود و آن نور اترب ،

نور عظیم بود که پارهٔ از پهاویان آنرا بهمن نامیدهاند پس نور اقرب فی نفسه

فقیر بود و بسبب نور اول غنی و حصول نور از نورالانوار باین نیست که مثلا

چیزی ازوجدا شود زیرا خود بدانستی که انفصال واتصال از خواص اجسام است

و نورالانوار برتر وپاكتر ازاین است ونیز [صدور نوراز نورالانوار] باین نیست که

چیزی ازومنتقل شود زیرا مضافاً براینکه بدانشی که حصول هیأت بر نورالانوار

محال بود [ تااینکه مثلاازاوبتواند منتقل شود ] هیأت فیذاته قابل انتقال نمیباشد

[خلاصه آنکه گوئیم که نورمنتقل عنه جوهر نتواندباشد چون ذات اورا اجزائی نبود

تا آنچه منتقل میشود از اجزاء جوهر ا وباشد و عرض هم نتواند باشد یرا اولا

چیزی عارض ذات اونمی شود و ثانیاً اعراض قابل انتقال نمیباشند] و در فصل

جداگانه نیز برای تو روشن کرده ایم که حصول شعاع از آفتاب بود مگر بدین

معنی که تنها بان سوجود بود و [وحصول آن ازو نه بانقصال جسمی بودونه بانتقال

عرضی ] .

و این معنی بدین سان باید در مورد حصول هرنوع شارقی که در جهان عتول واقع است اعم از نور عارض و یا مجرد دانسه شود و در آن توهم نقـل

ا پیروان فلسفهٔ پهلویه، زردشت گوید اول ماخلق بهمن بود سپس اردیبهشت ، سپس شهریورسپس اسفندارمذ سپس خرداد، سپس مرداد و بعضی از بعضی دیگر آفریده شده است .

٧- واجب بالغير سمكن بالذات.

بالاتر از این است که جسم بود.

ع ـ بعنی حصول شعاع از آنتاب بانقصال جسمی ازو نبودو هینطور به انتقال عرضی هم از او نبود ،

عرضى و يا انهصال جسمى شودا.

# فصل دراحكام برازخ

بدانکه اشارات را در همهٔ جوانب[ سانند جهات راست، چ پ، جلو، عتب و...] غایات ونهایاتی است و هرگاه برزخی که محیط برهمهٔ برازخ بود و غیر قابل انهکاک باشد موجود نبود با توجه به بیان گذشته در لزوم و وجوب تناعی امور مترتبهٔ جرمیه و غیر جرمیه آیعنی مترتبات مجتمعهٔ عقلیه] لازم آید که حرکت ایعنی حرکتی که جسم بواسطهٔ آن ستوجه جهتی از جهات شود] و اشارت ایعنی اشارتی که ستوجه جهتی میشود که مثلا اشاره شود بآنجا واینجا] در هنگا معبور وخروج آنها از همهٔ اجسام واقع بسوی لاشینی و عدم بود و بدیهی است که

ا- بلکه معادر از واجب الوجود و همچنین از مجردات دیگر اگر هیأت عقلی باشد مشروط است بوجود استعداد و قابل و اگر جوهر عقلی باشد شرط حصولش جهتی باشد که در علت اوست که مقضضی ظهور آن میباشد و در این هنگام نوری جوهری که پایدار به خود است حاصل میشود بدون زمان و مکان.

٧- منظور امتدادی است که ازسشیر به سوی سارالیه متوجه می شود و منظورازهمهٔ جوانب یمین، یسار، قدام،خلف، فوق و تحت است و منظور از لزوم غایت اسری است که اجسام بسبب حرکت متوجه بآنهامیشوندواشارهٔ حسیه شاسل آنسیشود باینکه مثلا گفته شود که اینجااست یا آنجا است نه اشارهٔ عقلیه خلاصه آنکه هراشارهٔ مشار الیهی باید داشته باشد.

ب- یعنی امتدادات جسمیه و مترتبات عقلیه همه متناهیند.

٤- يعنى آنچه جسم بواسطة آن متوجه جهتى شود.

یعنی آنچه بوسیلهٔ آن توان گفت اینجا یا آنجا.

- یعنی لازم آید حرکتی که بوسیلهٔ جسمی حاصل میشود و جسمرا متوجه جهتی میکند در هنگامیکه آن حرکت و اشارت از همهٔ اجسام عبور کند بطرف لاشینی باشد و مشارالیه آن عدم باشد و حال آنکه عدم نتواند مشارالیه باشدیس محددی لازم است محیط بهمهٔ برازخ وبسیط و غیر منقسم ، زیرا اگر محدد محیط جسیم بسیط غیر منقسم بالفعل نبود یااین است که منقسم بالفعل بود و بامرکب از بالفعل و در هرحال وهرطورکه باشد چه آنکه محیط به بعد بالفعل بود و بامرکب از بالفعل و در هرحال وهرطورکه باشد چه آنکه محیط به

مشارالیه بودن اسری معدوم متصور نبود [نه شارالیه بودن آن متصور بود نه متعرك الیه بودن آن. زیرا محدد مجیط هرگاه جسم بسیط غیر منتسم بالفعل نباشد، بناچار یا منتسم بالفعل بود ویا مرکب و بهردو صورت لازم آید که منخرق و متفرق الاجزاء بودو حرکت واشارت ازو بگذرد و بسوی عدم ولاشینی رود. پس بنحوی باید مسدود باشد چون پایان اجسام اوست].

اعم از آنکه معیط به کل و قابل انفصال بود ویا مرکب و مؤتاف از برزخهای بسیار بود زیرا هریک از آن برازخ [ برازخی که فرضاً محدد جهات از آنها ترکیب یافته است] اگر فرض شود که غیر ممکن الانفصابات ندبناچار باید [ بحکم مقابلت گفت که] مؤتلف [ و قابل ائتلاف] اند [ و اگر نه، محددی از آنها بوجود نیاید و چون مؤتلف بالفعل بود] پس هم تألف آن ممکن بود آزیرا اگر

#### يتيه باورتي ازمنعة تبل

کلباشد و قابل انفصال باشد و یا اینکه مرکب از برازخ کثیرهباشد لازم آید که حرکت بسوی لاشیئی باشد زیرا بنا برفرض اول محال است که اجزاء محدد محیط به کل درهنگام انفصال بالفعل بهجهت سفل حرکت کند زیرا حشو محدد ملااست و معکن نیست که چیزی درآن نفوذ کند و بنابراین اجزاء بطرف علوحرکت می کند خلاصه آنکه هرچیزی کهبالفعل قابل انقسام باشد ناچار باید یکی از آن دو جزء مثلا درحال انقسام حرکت کند وازدیگر جدا شود وحرکت آن جزء یابطرف وراء محددجهات باشد یانه اگر بسوی ماوراء محددباشد لازم آید آنچه محدد فرض شد محدد نباشد و جهت وغایت نباشد واگر وراه محدد جهتی دیگر نباشد که بسوی محدد فرض شد محدد نباشد و جهت وغایت نباشد واگر وراه محدد جهتی دیگر نباشد که بسوی ان رود بس در هنگام انفکاک اجزاء لازم آید که حرکت بسوی لاجهة باشد . و این ایرادات ناشی از این است که فرض شود محدد منقسم بالفعل باشد . پس محددی لازم است که محیط ناشی از این است که فرض شود محدد منقسم بالفعل باشد . پس محددی لازم است که محیط به همهٔ برازخ باشدو غیر قابل انفکاک باشد .

۱- یعنی در ماهیت ایراد تفاوتی نمی کند که اگر بسیط وغیر قابل انفکاک نباشد حرکتی در اجزاء آن ضروری است.

٧- برازخي كه فرضاً محدد از آنها تركيب شده است

بـ والا محدد از آنها بوجود نمى آمد. وهرچه ممكن الائتلاف بود ممكن الانتراق بود
 پـ فرض اینكه غیر ممكن الانقصال باشد باطل میشود.

ممكن نمى بود مركب نمى شد] وهم انقمام آن [زيرا هرآنچا ممكن التركيب بود ممكن التركيب بود ممكن الافتراق هم بود] پس در نتيجه لازم آيد كه حركت بسوى عدم ولاشيلى واقع شود وجهتى نبود [كه حركت بسوى آن بود] و اين امر محالي است.

و هریک از افراد امور مختنفهٔ که محدد از آنها تر کیب میشود باید قبل از ترکیب [در حیزهای مختلفهٔ حود] حاصل و موجود باشند تا [اینکه هنگامیکه مستعد ترکیب شدند] محدد از آنها در تیب شود" [و این امر مستلزم این است که هر جزئی از آن مر کیب، مخصوص به جهتی معین باشد غیر از جهت آن جزء دیگر ولازم آید که جهات اجزاء بطور منفرق مقدم بر جهت کل محدد باشد درحال که جهت تنها مستند به محدداست و خلاف قرض لازم آید و در صورنیکه بسیط انگاشته شود این ایراد وارد نخواهد شد چون جسم بسیط بطور دفعة واحدة مجعول میشود و متصور نبود که اجزاء آن متقدم برآن باشد تا تقدم جهت بر جهت لازم آید زیرا دربسیط اجزاء نبودتامتقدم بود] وپس ازمجعول شدن بجعل واحد در صورتیکه ازاموری بود که که قابل خبزیه بود متجزی میشود.

و بنا براین [باید در افلاك واجرام] محدد جهاتی باشد محیط و بسیط

البته بافرض انفكاك و بااین مقدمه كه اسفل ملاه است و حركت بسوى علو واقع می شود.

۷- بعنی الجزاء ترکیب کنندهٔ محدد بناچار هریک از اجزاء ترکیب کنندهٔ آن باید حاصل در حیز و مکان باشند.

ب یعنی اجزاء حرکت کنند و بهم پیوندند و محددرا بوجود آورند وقبل از محدد چگونه جهتی فرض شود که بسوی آن حرکت کنند وعلاوه وجود حیز، سوی و جهتی را ایجاب میکند پس لازم آید که جهت مقدم باشد بر محدد جهت.

<sup>3-</sup> برای دفع توهم این سعنی است که کسی گوید همانطور که جایز نیست که سعدد سر کب باشد جایز نیست که بسیط باشد زیرا لازم آید که وجود بسیط مقدم بر خوداو باشد و بازهم تقدم جهت برمحدد جهات لازم آید. جواب دهد که بسیط مجعول دفعی است اسا سرکب مجعول دفعاتی است.

و غیر منفصل و واحد' که اجزاء وهمی آن متشابه بود [یعنی مستدیر باشد واجزاء وهمی آن متشابه].

و دراو ازآنجهت که واحد است دوجهت معناف حاصل نعی شودزیرا معدد جهات امری وحدانی و متشابه الاجزاء بود تکه از ذات وی بجز یک جهت که آن جهت علو باشد چیزی دیگر حاصل نعی شود و هر چیزی که باو نزدیکتر بود عالی خواهد بود و بنا براین اسفل چیزی است که در غایت بعد ازو بود وآن مرکز اوست پس برزخ معیط این چیزی بود آی میدی جسم واحد بسیط مستدیر محیط برهمه آ

ا منظور از متشابه آنست که نسبت اجزاء فرضیهٔ آن بسبب نسبت بعضی به بعضی و نسبت همه بمرکز متشابه باشد و چنین نباشد که بعضی از اجزاء اترب و بعضی ابعد بمرکز باشد والا اختلاف اجزاء در محدد لازم آید.

خلاصهٔ کلام اینکه اگر محدد بسیط نباشد اعم از اینکه مؤتلف از هزاران برزخ باشد یا پیوسته و یک برزخ بود و لکن قابل قسمت بالفعل بود ، انقسام مستلزم حرکت است و اجزاء آن بسوی سفل نیایدچون ملاءاست پس بطرف بالا رود و قرض این است که خود محدد بالارا تشکیل میدهد. پس لازم آید که بسوی لاشینی حرکت کند و نیز در استدلال دیگرلازم آید که جهت قبل از محدد وجود داشته باشد.

بـ یعنی از محدد جهات با اوصافی که ذکر شد.

س یعنی اجزاء فرضی و اولویت برای بعضی از اجزاء آن بریعضی دیگر نیست که معین کنندهٔ یک جهت دون جهتی دیگر باشد.

3- یعنی جسم واحد بسیط ستدیر محیطی بود به تمام اجمام ابداعی که یکدنعه از عقل مفارق صادر شده است و اورا اجزائی بالفعل نباشد و اگر چه بالقوه و فرض باشدوپیش از تعین مرکز متشابه وغیر مختلفه الجهة بودبه علوو سفل و بعد از تعین و پیدا شدن حدود بعضی از اجزاء آن در علواست مانند فوقیت یکی از دوسطح او.

خلاصة مبناى برهان ابن است:

1- اشارات حسيه الزاما متوجه مشاراليه و غايتي است.

ابعاد متناهی اند.

- كلاهمة اسور مجتمعة در وجود بايد متناهى باشند.

ع۔ برمبانی فوق او لا برزخی که محدد جهات باشدلازم است که غایت و مشارالیه بعد برمبانی فوق او لا برزخی که محدد جهات باشدلازم است که غایت و مشارالیه

اجام ابداعی بود که بطور دؤمی حاصل شده باشدازعقل مفارق] وازجمله برهانهائی که دلالت میکند برینکه «مامنه الجهة» آ [یعنی معددالجهات یعنی آنچه فرض شد که تنها اومنشأ جهات باشد نه غیراو] غیرقابل انقام است این [برهان] است که متحرک بسوی فوق اگر [فرض] معدد را تقایم کرده[ در او نفوذ کند] دو فرض توان کرد. یکی آنکه پس از گذشتن از بزدیکترین جزء آکه باو میرسد] بازهم بسوی فوق حرکت کند [ باید تؤجه داشت که معدد یعنی آن که از همه بوق تر است و هرچه باین صورت فوق فوق فوق حساب شود آن کد فوق فوق است معدد است ] دراین صورت گوئیم که فوق واقعی همان جزء ابعد است [ که باو پایان یافته است] دوم آنکه از جهت فوق مذوض به بالانر عبور نکند دراین صورت منشأ جهت فوق آن جزء اقرب خواهد بود و بهر تقدیر [ در هردو نقدیر ] همهٔ آنچه قرض شد که جهت باشد جهت نیست بلکه جزء آن جهت هردو نقدیر ] همهٔ آنچه قرض شد که جهت باشد جهت نیست بلکه جزء آن جهت است [ یاجزه ابعد یا اترب اجزاء مفروض] واجزاء دیگررا آزکه از آنها عبور واقع شده است] مدخلیتی در معدد نبود زیرا سخن ما در خود مامنه الجهة است بطوری که احزاء دیگری که مدخلیتی در آن ندارند بااو مأخوذ نشوند.

[ وبالاخره سخن ما در عين مامنه الجهة است يعنى آن چيزى كه باوى چيز\_

بقيه پاورتى ازصفحه قبل

استدادات باشد و ثانیآ این برزخ باید بسیط باشد و غیرقابل انفکاك بالفعل زیرا اگر سرکب باشد از برازخ كثیر و یا بالفعل سنقسم شود لازمهٔ آن حرکت بود و با توجه باینكه مقصدهر حرکتی معدد است پس مقصد حرکت اجزاء معدد كجا است بطرف خود كه نیست چون خود ملاء است بطرف علوم هم كه فرض این است كه بالاتر از معدد علوی نیست پس بطرف لاشیشی است.

ر۔ یعنی محدد۔

بعنی محدد جهات.

ب. يعنى دلالت دارد براينكه سامنه الجهة قابل انقسام نيست.

های دیگری که در محددالجهات بودن او مدخلیتی ندارد مأخوذ نگردد]'.

و وضع محددالجهات بمانند سفل نبود التعین این ایراد در جهت سفل هم آید] چه آنکه تعین جهت سفل هم بواسطه و بمرکزیت محددالجهات بود و بنا یراین هرگاه متحرک[ بسوی سفل] به عایت و نهایت خود رسد برای او باندازه سهم حجمش ازکل بذاته سفلیت قصوی بود.

و هرچیزی منالا مانند محوی که به مکانی نسبت داده شود باینکه مثلا واقع در اوست بناچار سکان آن غیر از خود او و اجزاء او

ر- برهان عدم تابلیت انقسام است برای محدد یعنی سقسم بالفعل نبود. یعنی نزدیک ترین جزء به ستحرك که اولین جزئی است از محدد یعنی سطح باطن آن که جسم ستحرک باید از آن عبور کندو بالاخره آنچه بالاتر از نخستین جزء است که بسوی آن حرکت سیکند و در بارهٔ جزء سوم هم همین برهان آید.

خلاصه اینکه بعد از عبور از یکی از دو جزء یا بازهم بسوی بالا رود پس فوق بالاتر است و اگر بسوی پائین آید فوق جزء اترب است. نتیجه این میشود که جهت دارای اجزاء متعدد نیست و جهت یک جزء آنست و بسیط است. قطبه ص ۲۷۷.

ب یعنی جهت علو محدد بمانند سفل نیست پاسخ این ایراد است که اگر این برهان دلالت کند براستناع انقسام رسین ریرا زیرا دریات کند براستناع انقسام رسین ریرا زبین هم غایت سفل است و میتوان گفت که هرگاه ستحرک باو رسد و از نردیک ترین دو جزء عبور کند یا بعد از آن ستحرک به اسفل است یا ستحرک از اسفل است و در هردو صورت لازم آید که یکی از دو جزء سفل باشد نه همهٔ آن و بالاخره همان ایراد بعینه در جهت سفل نیز آید پاسخ داده است که غایت سفل زمین نبود و سفل بودن بحبب رسین ستعین نشود و بلکه سفلیت بمبب و بواسطهٔ سرکزیت محدد ستعین شودو دراین صورت اگر فرض شود که جسمی نوین را قطع کند وبسوی عمق حرکت کند برای آن بواسطهٔ سهم نسبتی که به محدد حاصل نوین را قطع کند وبسوی عمق حرکت کند برای آن بواسطهٔ سهم نسبتی که به محدد حاصل میشود بسبب آنچه از حیز بواسطهٔ قطع کردن گرفته است برای اجزاه زمین سفلیتی پدید آید. درهرحال هراندازه عبورکند و از هر چند جزء که عبورکند صفلیت بهمان نسبت و اندازه حاصل میشود چون همهٔ زمین و اجزاه زمین به نسبت خود سفلیت دارد چون مرکز محداست.

عدد میخواهد ثابت کند که آنرا اسکان نیست و نخست سکان را سعنی کرده است که چیزی است محدد میخواهد ثابت کند که آنرا اسکان نیست و نخست سکان را سعنی کرده است که چیزی است محدد میخواهد ثابت کند که آنرا اسکان نیست و نخست سکان را سعنی کرده است که چیزی است

بودا و نیز بدل اجزاء آنچیز که به مکانی نسبت داده میشود بواسطهٔ کلمهٔ «فی» باینکه واقع درآنست به نسبت باجزاء آنچه مکان اوفرض میشود جایز خواهد بود چه در مواردی مانند افلا ک که از جهت اختصاص بصورت نوعیهٔ خاص بالکل از مکان خود قابل انتقال نباشد و چه در مواردی که نقل بالکل جایز باشد مانند غیر افلاک ، پس دراین صورت مکان عبارت از باطن حاوی جزء اقرب بود و بناد براین هرچیزی که ورا حاوی نبود، مکانی نبود.

# فصل در بیان آنکه حرکات افلالاارادی است و در کیفیت صدور کثرت از نورانواز

برزخ میترا بنفس خود حرکت دورانی نبود و زیرا هرچیزکه ورا مقصدی باشد که بسوی او روچ و بدو رسد و سیس بنفس خود اورا رهاکند برزخ میت

بقيه داورتمي أزضفحة قبل

که جسم بدان نسبت داده شود بوسیلهٔ لفظ «فی» و دیگر چیزیست که جسم قابل انتقال باشد از او .

رد یعنی مکان هرچیزی خود آن ویا اجزاء آن نمی تواند باشد و بلکه باید غیر ازاوباشدو نیز مکان نه جسم است نه هیولی و نه صورت زیرا مکان چیزی است که جسم بواسطهٔ
کلمهٔ فی بآن نسبت داده میشود و جسم و اجزاه آن یعنی هیولی وصورت ویا آنچه جسم برآن
استرار سیابد منسوب الیه به کلمهٔ فی نمی باشد پس مکان جسم نیست البته این سبک و
طریقهٔ استدلال خالی از تسامع نیست و ظاهر این است که خود آن چیز و اجزائش مکان خود
نمی باشند،

العنى بايد درست باشد كه اجزاء ما نسبت الى المكان متبدل شود

۷- لکن در هرحال قابل تبدل سیاشد پس مکان عبارت از سطح باطن از حاوی است که مماس باسطح ظاهر از معوی است و منظور از جزء اقرب همان سطح است و اگر چیزی یافت شود که حاوی ندارد. پس مکان است و محدد جهات حاوی ندارد. پس مکان ندارد. قطب ص ۹ ۲۲۰.

ر منظور از بیت جماد است یعنی جمعی که دراو حیات نباشد اعم ازحیات حیوانی یا حیات عقلانی که ویژهٔ افلاک است دائم است و متابراین جسم جمادی بالذات حرکت دورانی نکند و اگر حرکتی کند بواسطهٔ قسرقا صری بود.)

نبود ( زیرا برزخ میت هرگاه بنفسه مقصد برا دنبال کند واز روی طبع بسوی چیزی رود میچکگاه مطلوب خودرا رها نکند زیرا دراین صورت کازم آید بالطبعطالب امری باشد که بالطبع ازهمان گریزان بود .

درحال که برازخ علویه هرنقطه را که قصد کنند [و بسوی آن روند وماالیه الحرکة آنها باشد ما منه الحرکة آنها نیز باشد و آنرا] رها کنند".

و نیز آنهارا قاسری هم نبود " زیرا سافل را برعالی ساطنتی نبود " و بعضی از این برازخ [ درحرکت خود] مزاحم بعضی دگر نباشد " زیرا بین محیط و محاطی که هیچ کدام از آن دوموضوع [و مدار حرکت] خودرا رها نمی کند مدافعتی وجود ندارد ۱۰ وچگونه ممکن است حرکات آنها قسری باشد در حال که حرکات آنها مختلف است ۱ وهمهٔ آنها درحرکات یومیه نیزمشتر کند و حرکت یومیه قسری

کے ۱۔ معنی حرکت دورانی همین است که بصوی مقصدی رود و سپس از آن سوبسوی دیگر دورزند .

٧- كلمة قصد دراينجا تصامح است جمله متن اينست «اذالموات اذاقصد بنفسه». منظور اين است كه بحركت طبيعي است نه بقسر قاسر.

بـ یعنی مطلوبی که مقصد حرکت طبیعی خود او است رها نخواهد کرد.

ع۔ یعنی اگر مطلوب خود را رہاکند.

هـ وطالب بالطبع هارب بالطبع نبود.

بهر نقطه که در حرکت خود سیرسندآن نقطه را رها کرده بسوی همان
 نقطه روان میشوند. و بنابراین حرکات آنان بالطبع نبود.

پ پس حرکت آنها بالطبع نیست چون طالب بالطبع هارب بالطبع نبود و قسری هم نیست پس ارادی است.

۸ پس قاسری که از جنس سافل باشد ندارد و از فوق هم قاسری ندارد زیرا فوق
 معدد جهات جسمی نبود و بعضی از افلاک هم قاسر بعضی دگر نشود. پس مطلقاً قاسری در \_
 کار نیست.

۹- یعنی بعضی از افلاک در حرکت مزاحم بعضی دگر نعی باشند،

<sup>.</sup> ۱- زیرا اگر اسکان داشت که محل خود را رهاکنند آن گاسدانعت متصور سیبود.

۱۱۰ هم از لحاظ مقدار وهم از لحاظ جهت. درحال که مقسور در حرکت تابع قاسر است و اگر حرکات آنها قسری می بودهیچگاه در حرکت یوب مشارك نمی بودند.

نبود ازیرا سمکن نبود که سعد دازناحیهٔ معرک وحرکت دیگر متعرك بعرکت قسری بود و جسم در حالت واحد بدات خود متجرک بدو حرکت معتلف نمی شود پس بناچار باید بعضی از حرکات افلاک بالعرض باشد و بعضی دیگر بالذات به انند راه روندهٔ درکشتی در جهتی خلاف جهت حرکت خود کشتی که دراین هنگام اورا دوحرکت بود یکی حرکت خود بود [که برخلاف جهت حرکت کشتی بود] و دیگری حرکتی که بمیانجی کشتی است که دراوست بنابراین حرکت روزانهٔ که همهٔ دیگری حرکتی که بمیانجی کشتی است که دراوست بنابراین حرکت روزانهٔ که همهٔ برازخ آسمانی در آن مشترکند. بیجز از ناحیهٔ فلک محیط محدد جهات نبود و مریک از افلاک معاط را نیز حرکتی دیگر باشد [که ویژهٔ اواست] بذات خود و صحرک هریک از این برازخ بذاته حی [وزنده] بود آزیرا حرکات آنها ارادی

ا یعنی حرکت یوسیه که حرکت معدد است که بسبب آن همه افلاک حرکت میکنند قسری نیست زیرا در افلاک سعوی که متحرک به معددند مدافعتی وجود ندارد اما در معدد اگر حرکتش قسری باشد باید ازناحیهٔ چیزی دگر بود که بطلان و سعال بودنآن بیان شد.

۲- بیان شدکه مادون نتواند مانوق را حرکت دهد و مانوقی هم برای محدد نیست. قطب ص ۲۳۰.

س حرکت معوی به تبع حرکت حاوی آن ، حرکتبالعرض است زیرا حاوی معوی خود را نیز حمل سیکند و خود نیز متعرک به حرکتی است که حرکت او بالذات بود پس دو۔ حرکت دارد یکی بالذات و یکی بالعرض.

٤- وآن حرکتیاست که خود عبورکنندهٔ درکشتی دارد و بر خلاف جهت حرکت کشتی است.

ه- واین حرکت برای جالس سفینه و عبورکنندهٔ در آن بالعرض بواسطهٔ کشتی است .

آب معیط متحرک که سحرک تمام افلاک است بالعرض ، خود بالذات سحرک است و افلاک دیگر نیزدو حرکت دارند یکی حرکت بالذات و دیگر بالعرض .

پ- که ویژهٔ هریک از آنها است

۸- زیرا حرکت آنها حرکت ارادی است و سعرک آن بمانند سعرک کالبدآدمیان حی و دواراده است.

بود و هرموجودی که حرکتش مستند باراده بود مدرک ذات خود بود وهرآنچه مدرك ذات خود بود وهرآنچه مدرك ذات خود بودحی بود] پس نور مجرد بودا .

و ازاین اس نیز تورا روشن شود که همهٔ برازخ مفهور انوار مجردهاند.

و افلاك ازفساد وشهوات و غضب در آمانند وبنابر آین حر كات افلاك برای نیل بمراد برزخی نبود پس برای تصدی نوری بود وبباید دانست که برای سیارات هفتگانه حر كات بسیاری ضبط و مقرر شده است .

پس بناچار [علت واستناد] آن حركات كثيره ببرازخ بسيار بود^ و هريك

الله دراصطلاح اشراق حی بالذات مساوی بانور مجرد تاثم بذات است. فرق تفوس فلکیه از نفوس انسانیه این است که افلا کرا میلی مخالف بامیل نفوس آنها نمی باشد و بیش از یک میل ندارد لکن ابدان انسانی را میلی باشد مخالف میل نفوس خودیعنی مثلا ایدان مایل به مفل اند و نفوس می توانند مایل به علو باشند و تن را بطرف بالا میردهند.

۱ از اینکه سعرک افلاک انوار سجرده است.

م اعم از نفوس یا عقول زیرا این حرکات دائمه آنهارا حرکت دهند بریک و تیره ،

ع زیرا کائنات فاسدات آنها هستند که متحرک به حرگ سخیماند که اجزاه
آنها متحرک احت بالاستقامة واز مکان و حیز خود بمکان دیگر حرکت میکنند هم در کون
و هم در فساد . نهایت در کون حرکت میکنند برای اتصال و در فساد برای تفرق . قطب
ص ۳۳۲ .

مقصود از شهوت حقظ نوع است و مقصود از غضب احتراز از قساد است و هرچه قاسد شوندهاست نیازی به شهوت و غضب ندارد.

ه. منظور سراد شهوانی و غضبی است.

۹- یعنی برای نیل همراد نوری عقلی کلی هود زیرا محال است که مقصود نیل بامر جزئیات درمعرض زوالند و بنابرین حرکات آنها متوقف میشود .

ر سیارا ت هفتگانه عبارتند از آفتاب، ما هتاب وخسهٔ متحیره (زهل، مشتری، مریخ، زهره و عطارد) و آن حرکان بسیار مانند بطوء، سرعت، حرکت بالعرض، بالذات، رجوع، استقاست و جز آنهااست که صدور آنهااز یک فلک امکان ندارد. تط ب ص ۱۳۳۰.

۸- تاهرحرکتی ستند به فلکی بود و مقتضی صدور این حرکات باشند ازنوع انلاك مثلو مایل ، خارج و تدویر.

ازاین برازخ علی باندات تبود و بلکه در نحمی وجودی و کمالانی نیازمند بده نوری مجرد بودا.

و چون از نورالانوار بجز نور اقرب صادر نمیگردد و در نور اقرب نیز جهات متعدد نبود ازیرا بازگشت تعدد جهات در نور اقرب بوجود تکثر جهات در موجد و مقتضی آن بود و منتهی به تکثر در نورالانوار شود و این امر محال است . و از طرفی برزخهای عالم و جود بسیارند پس بنابراین هرگاه از نور اقرب تنها یک برزخ صادر شود و نوری ازو حاصل نشود عالم وجود در آنجا متوقف ومنقطم میشود نم درحال که چنین نبود زیرا برازخ عالم وجود ونیز انوار مدیره بسیارند.

و هرگاه از نور اقرب یک نور مجرد وهمینطور ازآن نور مجرد، نور مجرد دیگر صادر شوداصلا منتهی به صدور برازخ نخواهد شد[درحال که برازخ بسیاری در عالم موجود است] و آنگهی مادام که هریک از آن معنولات صادره نور بود از جهت نوریت منشأ صدور جوهر غاسق نبود.

و بنابراین باید از نور اقرب دو چیز صادر شود یکی برزخ و دیگری ندور مجرد .

زیرا نور اترب را ا دو اعتبار بود ] فقر ذاتی و غنای جیری که بنور الانوار

ال یعنی هریک از این برازخی که شامل یکی از سیاراتسبعه اند چون میکن اند بی نیاز بالذات نمی باشند و بلکه نیاز منور مجرد اند زیرا حرکت مستدیر ارادی محتاج به محرکی است محرک آن نفس ناطقهٔ متصرفه در اوست و نفس ناطقه، مجرد و قائم بذات است. به پس نور اقرب نیز بسیط است و در او جهات متعدد نمی باشد.

و انوار واجمام در جهان پدید نیایند زیرا نه منشأانوار تواند جسم باشد و ته علت اجمام.

۲- زیرا مایین علت ومعلول تناسب و سنخیت لازم است و مایین غاسق و نورمن حیث عو نور تناسبی نیست. قطب ص ۶۳۳.

ع ـ و بنا براین باید در نور اقرب دو اعتبار باشد.

بود اپس برای اواست تعقل فقر خود و آن اورا هیأنی ظلمانی بود .

و از طرفی هم نورالانواررا مشاهده کند و هم ذات خودرا زیرا بین وی و نورالانوار حجابی نبود چه آنکه حجب در برازخ و غواسق و ابعاد بود و نورالانوار و انوار مجردهٔ دیگررا بالکل جهتی وبعدی نبود پس از آن رو که نورالانوار را مشاهده میکند خودرا به قیاس بدان تاریک وظلمانی می بابد چه آنکه نوراتم نور انقص را مقهور خود میکند پس بسب ظهورنقرش برای خود و ظلمانی یافتن ذات خود را درمقام مشاهدهٔ جلال نورالانوارنسبت به ذات خود ازو ظلی حاصل میشود که خود را درمقام مشاهده بزرگر از آن در عالم برزخی نبود و آن فاک محیطی بود که مذکور افتاده .

و باعتبار غنی و وجویش که حاصل از انتساب اواست بنورالانوار ومشاهده جلال و عظمت او، نور مجرد دیگری حاصل میشود. پس برزخ عبارت از ظل و نور قائم ضوء او است و ظل او تاشی از ظلمت فتر اوست و البته منظور ما از ظلمت درآینجا نیست مگر امری که فی ذاته و بذانه نور نبود .

ا- چون ذاتاً سكن است پس فقير بالذات است و چون منسوب بنورالانوار است و او واجب بالذات است پس دو جهت و دو اعتبار دارد ـ او واجب بالغير است پس دو جهت و دو اعتبار دارد ـ امكان ذاتى و وجوب بالغير. قط ب ص عهم.

۲- یعنی از تعقل نقرش برای او هیئت ظلمانی حاصل سیشود.

م. نفس هنگام مشاهدهٔ ذات و جلال نورالانوار خودرا نسبت بدان و در پرتوآن ظلمت و ظلمانی می یابد.

٤- منظور محدد وفلکالافلاکاست پس اولین برزخ ازنور اول یانور اترب که ماوی
 با عقل اول است ازمحدد جهات پدید می آید.

هـ بعثى وجوب بالغير

<sup>-</sup> منظور این است که ما ظلمت باصطلاح مشائیان رادر اینجا اراده نکرده ایم کسه گفته اند «الظلمه عدم النور فیما یمکن فیه النور»,

#### قاعده در کیفیت صدور کنرت از واحد

چون بین نورسافل و نور عالی حجابی نبود بهرا نورسافل نور عالی راسشاهده میکند و نور عالی برسافل اشراق میکند و بنا براین از نورالانوار شعاعی برنور سافل می تابد .

اگر گفته شود که اگر چنین باشد لارم آید که در ذات نورالانوار جهات کثیره بودیکی جهتی که بدان اعطاء وجود میکند و دیگر جهتی که بدان اشراق می کند هاسخ داده میشود که جهات متکثره که سمتنع بودآن بود که از مجرد ذات نورالانوار دو چیز حاصل شود وحال آنکه در اینجا چنین نبود چه آنکه تنها وجود نور اقرب از ذات نورالانوار بود واما اشراق نورالانوار بر او از جهت صلاحیت نابل و عشق او بنورالانوار وعدم حجاب بود همی در اینجا جهات متکثره وعلت نابلة وشرایطی خاص بود او ازشینی واحد روابود که نزجهت نمدد واختلاف احوال نوابل چیزهای بسیار و مختلف حاصل شود.

#### قاعده درجود نورالانوار

جود عبارت از افادهٔ چیزی بود که شایستهٔ مستفید بود، بدون عوضی [از اعواض] ، پس بخشندهٔ که در برابر بخشش خود خواستار ستایش و ثواب بود بازرگانست و همچنین آن کسی که بدان ٔ خواهد خودرا از مذست و اسال آن رهائی بخشد ٔ پس در عالم هستی چیزی اشد نوراً ازآن نبود ٔ که درحقیقت ذانش ٔ

اب یعنی استعداد نور اترب برای قبول اشراق.

٧- استعداد قوابل .

سـ سائند عدم حجابی که شرط اشراق عالی است برسافل.

٤- بوسيله ب<del>خشش</del> وجود.

ه. یعنی کسی که بخشش کند که مردم اورا مذمت نکنند بازهم بازرگانست.

٧٠ يعني تورالانوار.

 $<sup>\</sup>gamma$ -  $\gamma$  کائم پذات خود بود  $\gamma$ 

نوربود آنکه خود ستجلی وفیاض لذاته بودبر هرقابلی وذات اوتابع ویرای چیزی دیگر نبود واو نورالانوار بود.

#### قاعده در مشاهدت

چون بدانستی که ایصار بانطباع صورت مرئی در چشم نبود و بخروج شعاع از چشم هم نبود بنابراین بجز بواسطهٔ مقابلهٔ مستنیر باچشم سالم به چیز دیگری نبود واما صور متخیله و مثاله ئیکه در آینه ها دیده میشود و بزودی حال آنها بیان خواهد شد خود یک مسأله و امر مهم دیگری است [ که بایدبدرستی روشن شود].

و حاصل مقابله در امر ابصار بازگشت می کند به عدم حجاب بین باصر و مبصر زیرا نزدیکی مفرط ازآن جهت مانع ابصار بود که استفارت ویانوریت درابصار شرط رؤیت مرئی بود" پس درابصار دو نور شرط بود یکرنور باصر ودگر نور مبصر و ازاین رواست که پلک چشم در هنگام غموض چون متصعور نیست که بسبب انوار خارجی مستنیر شود و نور چشم را نیز آن قوت نیست که آن را روشن کند (پس از جهت عدم استفارت خود) دیده نمی شود"، و همین طوراست هرنوع

١- چنانكه عقيدة معلم اول براين است كه بانطباع بود.

۷- زیرا بسبب آن برای نفس اشراق حضوری بر مستنیر حاصل میشود و دید حاصل میگردد. یعنی بواسطهٔ مقابله، قطب ص۳۳۹۰.

بـ زيرا اينگونه اسور سرئيه را نه مكانى است و نه جهش ونه وضمى...

<sup>3-</sup> پس شرط حصول ابصار عدم حجاب بود بین چشم سالم ومستنیر که هرگاه سلاست چشم منقض شود ا بصار حاصل نمی شود و اگر مستنیر بودن مرثی هم منقض شود باز ابصار حاصل نمی شود.

هـ چنانکه باطن جفن ، در هنگام چشم بستن دیده نمی شود که مقابلت نور بحد و اندازهٔ لازماز بین میرود. پس مرئی باید یا بذاته منیر بود و یا سستنیر از غیر بود.

<sup>-</sup> یعنی پلک چشم دیده تمی شود در نسخهٔ چاپ تهران بدون ضبط است و بهتر است قمل معلوم باشد و معنی چنین باشد که از این جهت چشم تمییند.

نزدیکی و دوری مفرط از جهت فلتمقابله در حکم حجاب بود وبنا براین ستنیر یا نور هرانداره نزدیکتر بود اولی بمشاهدت بودماد م که بحالت نوربودن ویامستئیر بودن باقی بماند [ ودر ۱ در دوری یا نزدیکی مفرط از حالت اعتدال حارج نشود]

# قاعده اشراقی دیگر

در اینکه مشاهدت نور غیر از اشراق شعاع آن بود برآن کس که آنرا مشاهده میکند.

بدانکه چشم ترا هم مشاهدتی بود [نسبت به سرئیات و نیرات و از جمله آفتاب] براودرهنگام مشاهدت آفتاب] وهم تابش شعاعی بود [از نیرات واز جمله آفتاب] براودرهنگام مشاهدت [مثلا آفتاب] و بدیهی است که تابش شعاع [مثلا آفتاب] براو غیر از مشاهدت آن بود[مثلا آفتابرا] زیرا که چشم در هر کجا [ ویهر نحو که قرار بگیرد و واقع شود آفتاب براو نابش می کند و لکن مشاهدت آن [آفتاب را] ممکن نبود مگرآنگاه که [مشاهده کننده] در مسافتی خاص و مساست باآن باشد و چنانکه قبلا دانسته شد[باید بدان شوی بنگرد] " وهر گاه پنک چشم نوری بود ویااینکه آفتاب نزدیک بود قهراهم شعاع و هم مشاهدت فزون میشود .

ار یعنی نه قرب مفرط بود و نه بعد مفرط که درهردو حال از حالت نوریت و یا استنارت بیرون میرود چنانکه بیان شد.

۲- البته منظور از هرکجا یعنی اگر آفتاب باشد، درفضای آفتابی هرکجا و هرطور
 که قرار بگیرد براو تابشسیکند.

٧- چنانكه قبلا بيان شدكه شهود وديد بانطباع نبودكه پس از رفع سائه همم ديد باقي بماند.

<sup>3-</sup> واین اسر سانع از این نیست که اگر قرب مفرط باشد عملا دید حاصل نشود از جهت ضعف بصر، خلاصهٔ کلام این مطلب را برای این عنوان سیکند تا مقدمهٔ باشد برای مطلب بعد که گوید، هرنورسافلی عالی راسشاهدت کند و از عالی برسافل اشراق سیکند و میخواهد بگوید که شعاع عالی درهرحال هست و سشاهدهٔ سافل عالی را نه . .

# فصل در اینکه هرنور عالی را نسبت به سافل قهری بود ونورسافل را نیست به عالی محبتی

نور سافل هیچگاه بنور عانی محیط نمی شود زیرا نور عالی همواره سافل را مقهور خود میگرداندو قاهر براوست [و قهرآ مقهور محاط است نه محیط] ولکن چنین نبود که این مقهوریت موجب شود که نور سافل نور عالی را مشاهدت نکند و چون انوار عالم وجود کثیر و متکثرند [ایجاب میکند] که برای نورعالی نسبت به سافل قهری بود وهرنور سافلی را نسبت به عالی شوقی وعشفی بود.

پس نورالانوار را نسبت بهجز خود قهری است و او بغیر خود عشق عورزد و بلکه تنها به خود عشق ورزد. زیرا کمالات او برای خود او ظاهر بود واواززیبات ترین و کاملترین چیزها بود و ظهور او برای نفس خود شدیدتر است از هر ظهوری برای هرچیزی بغیاس به خود و غیر خودش . [پس ظهور ذات او برای دا تش کاملتر از هر ظهوری است در عالم وجود].

و لذت نبود مگر شعور به کمال حاصل از آن جهت که کمال استوبرای او حاصل است و بنا براین آن کس که از حصول کمال غافل بود لذت نبرد وهر لذتی برای لذتی برای لذت برنده باندازهٔ کمال حاصل برای او وادراك او بود نسبت به کمال خود و در عالم چیزی کاسلتر وزیباتر ازنورالانوارنبود٬ وظاهرتر از اوهم بذات خود و هم به غیر خود نبود پس لذت آورتر از او هم برای خود و هم برای غیر خود او نبود و او تنهاعاشی ذات خود بود و لکن هم معشوق خود و هم غیر خود بود.

انسبت به همهٔ انوار سافله از نورا قرب تا آخرین نور.

۲- زیرا تمام کمالات و زیبائی ها از وجود او حاصل می شود پس او دارای تمام کمالات
 و زیبائی هااست و خود آگاه بود به کمالات و زیبائیهای خود.

۳- در جهت عاشقیت تنها عاشق ذات خوداست که کاملتر و زیباتر از هر چیز است .
 لکن چون خود عاشق ذات خود است معشوق خود نیز میباشد و معشوق تمام انوارو موجودات دیگر نیز هست. قطب . ۳۶.

ودر سنخ وجبلت و اساس انوار ناقصه عشنی بود بنور عالی و در سنخ نور عالی قهری بود نسبت بنور سافل و چون ظهور نوالانوار امری زائد بر ذاتش نبود ندت وعشق اونیز امری زائد برذاتش نبود وهمانطور که نوریت اوبا نوریت انوار دیگر قابل مقایسه نبودلذت و عشق اوبذاتش ویرای ذاتش بالذت وعشق غیرش مقایسه نمی شود".

# فصل در اینکه محبت هرنور سافلی به ود مقهور محبت اوست بنورعالی

پس نوراقرب رامشاهدتی است نصبت بنورالانوارونورالانواررااشرانی است براوت ونیز نور اقرب را معبتی است بنورالانوار وبه خود، معبت او به خود مقهورمعبت او است بنورالانوار.

### فصل در اینکه اشراق نور مجرد بانفصال چیزی از او نبود<sup>۷</sup>

اشراق نورالانوار بر انوار مجرده همچنانکه بیان شد بانفصال چیزی از او

<sup>(</sup>١) يعنى نور سافل .

<sup>(</sup>٧) چون لذت وعشق از عوارض نورانیت واز بهاء ذاتی اوست.

<sup>(</sup>٧) يعنى قابلمقايسة نيست.

<sup>(</sup>٤) چون عشقی که بنورالانوار دارند کامل تر است وشدید تر چون واجد تمام صفات کمالیه است و همین طور در جهت تلذذ.

<sup>(</sup>م) یعنی نظام اتم که لازمهٔ آنهاست حاصل شود در سلسله علل ومعلولات از جهت تکثر جهات واشراقات عقلی ونسبت بعضی از آنها به بعضی دیگر که موجب تکثر عوالم ونظام آنها است بروجه اتم و ترتیب انضل تاآنجا که عوالم کثیره همه بصورت یک عالم نموده شوند.

<sup>(</sup>۲) زیرا حجابی دربین نیست.

<sup>(</sup>۷) یعنی اشراق هرنوری بمادون خود بیبب انفصال وجدا شدن چیزی از نور اشراق کننده نیست.

نبودا وبلکه آن اشراق عبارت از نور شعاعی بود که از نورالانوار درنور مجرد واتع و حاصل میشود بهمان نحو که در اشراق آفتاب به چیزهانی که ازو قبول اشراق می کنند بیان شدار

وهمانطورکه برای تو مثال آوردیم [ودر ضمن مثال روشن کردیم] مشاهدهٔ [انوار مجرده نسبت بنورالانوار] امری بود غیر از اشراق[نورالانواربرآنها] وبنابراین نوریکه از نورالانوار درنور مجرد حاصل میشود همان نوری بود که ماآنرا بنام نور «سانح» نام کردیم وآن نوری عارضی بود و ونورعارض خود دوقسم بود یکی نوری که دراجسام بود ودیگر نوریکه در انوار مجرد و بود .

## فصل در کیفیت صدور کثرت از واحد احد و ترتیب آن

اگر از نور اقرب یک برزخ ویک نور مجردی دیگر واز آن نیز نور مجرد و برزخی دیگر حاصل شودو بدین نرتیب از هر نور مجردی نوری وبرزخی حاصل شود تابه نه افلاك وعالم عنصری پایان یابد درحال که [باتوجه باینکه قبلا بیان شد و اندریافتی ] میدانی که سلسلهٔ انوار مترتبه باید متناهی بولا بناچار این سلسله

<sup>(</sup>١) يعنى بانفصال چيزى از نورالانوار نبود.

<sup>(</sup>۲) باین ترتیب از نورالانوار شعاعی برنور مجرد افاضه شود از جهت استعدادی که نور مجرد نسبت به قبول آن شعاع دارد وحجابی هم دربین نیست.

<sup>(</sup>م) مانند زمین که در صورت مقابلیت باآفتاب قبول شعاع میکند.

<sup>(</sup>٤) یعنی مشاهدهٔ انوار مجرده نسبت بنورالانوار غیر از اشراق نورالانوار است برآنها همانطور که در ممألهٔ آنتاب گفتیم که اشراق آنتاب برچشم غیر از مشاهدهٔ چشم است نسبت بآنتاب .

<sup>(</sup>ه) قطب الدین گوید: این اصطلاح یعنی سانح به معنی قائض دراشراقات انوار مجرده بعضی بریعضی دیگر هم بکار برده شده است وینابر این اختصاص باشراق نوارلاانوار ندارد.

<sup>(</sup>٩) يعنى ترتيب صدور انوار طوليه وعرضيه .

<sup>(</sup>۷) در اینجا شیخ اشراق برترتیب وجود از نظر ستائیان اعترافی کرده است سنای اعترافی از سوجودات رانتوان اعترافی از سوجودات رانتوان توجیه کرد ولازم آید که بسیاری از سوجودات رانتوان توجیه کرد ولازم آید که ترتیب آفرینش سحدود باشد.

درجهت نزول بنوری پایان سیبابد که ازو نورمجرد دیگری حاصل نخواهد شد.

وچون در هریک از برازخ اثیری [یمنی افلاك هفتگانه] به ستارهٔ برمیخوریم و در كرهٔ ثوابت نیز به ستاره های بسیاری كه آدمی نتواند آنهارا برشمارد پس بناچار باید مبدء صدور این چیزها جهات متعدده و كثیره باشد كه [آنهم به حسابو] به شمارما نیاید.

پس ازاین[بیان ووضع وجود] دانسته سیشود که کرهٔ ثوابت از نور اقرب صادر نمی شود زیرا جهات اقتضای [وجود] در نور اقرب وافی بصدور کوا کب ثابتهٔ مذکوره نیست واگر بگوئیم که فلک ثوابت از یکی از عوالی صادر شده است [همچنانکه بیان شد] جهات کثیرهٔ در عوالی وجود ندارد [ که مستند کوا کب کثیره باشد] مخصوصاً بنا برقول کسی که درهر عقلی تنها وجود دوجهترا روا میداردیکی جهت وجوب ودیگری جهت امکان به

واگرگفته شود که فلک توابت از یکی ازعقول سافله صادر شده باشد دراین صورت چگونه تصور میشود که آن هم بزرگتر از برازخ عالیه وهم فوق آنها
باشد وستاره های آن هم بیش از ازستاره های برازخ عالیه باشد. پس این فرض منتهی
به محالات میشود .

<sup>(</sup>۱) یعنی در هرفلکی سیارهٔ هست که منظور سیارات هفت گانه است.

<sup>(</sup>۷) بعنی بناچار باید در ترتیب آفرینش جهات متکثره باشد تامشاء صدور این امور باشد.

<sup>(</sup>٧) يعنى فلك هشتم باثوايتي كه در او است.

<sup>(</sup>ع) یعنی عقول طولیه که بنابر قول سشائیان دو یاسه جهت بیش ندارند وجوب بالغیر واسکان داتی چگونه سیتوانند منشاه صدور قلک ثوابت باثوابت بی حصر شود. قطب ص ۲۹ .

<sup>(</sup>ه) يعنى فلك ثوابت.

<sup>(</sup>٦) در حال که فرض این است که هم بزرگتر است وهم فوق براژخ عالیه است.

<sup>(</sup>۷) یعنی محالاتی را ایجاب میکند زیرا برازخ صادرهٔ از سافل باید کوچکتر باشد و مکان آن هم پائین تر باشد وستاره های آنهم کمتر باشد.

پس نتیجه آنکه ترتیب وجود بدان نحو که مثائیان گفته اند استعرار نمی یابد [و ترتیب آنها که وجود افلاك نه گانه هم بترتیب عقول نه گانه است درست 
نیست] .

وهر کو کبی که در کرهٔ ثوایت است متخصص بموضعی است و وضع معینی دارد که بناچار اقتضاو مقتضائی بود که موجب نخصص آن بوضع معین شده است. پس انوار داهره که مجرد از برازخ وعلایق آن میباشد بیش از ده ویست وصدو دوصد میباشد.

و [البته تعداد افلاك مستقله بحد نامتناهی نمیرسد زیرا] از بعضی از آنها اصولا برزخ مستقلی صادر نمی شود و [بلکه برازخ غیر مستقله مانند کواکب مرکوز در افلاك صادر میشود و از همین جهت است که] اعداد برازخ مستقله کمتر از عدد کواکب است و این قواهر کثیره باوجود کثرت مترتب اند وینا براین ترتیب است که از نور اقرب نور مجرد دوسی صادر میشود و از نور دوم نورسوم و همچنین نور چهارم و پنجم تااند ازهٔ بسیارهٔ .

وهریک از این انوار مجرده بلاواسطه نورالانوار رامشاهده سی کند و از مورالانوار براو شعاعی سی تابد و از بعضی انوار قاهره نوری بر بعضی دیگرمنعکس میشود پس هرنور عالی برمادون خود بمرتبه اشراقی سی کند وهر نور سافلی از نورالانوار بوساطت نور مافوق خود رتبه رتبه شعاعی قبول سی کند تا آنجا که نور

<sup>(</sup>١) كدنه فلكك وده عقل باشد.

<sup>(</sup>۷) زیرا این تخصص نمیتواند از ناحیهٔ ماهیت فلک هشتم باشد چهآنکه نسبت ساهیت آن به همهٔ افلاک بکسان است چون اجرام فلکی بسیطاند ویک طبیعت دارند.

<sup>(</sup>م) منظور از برازخ مستقله الهلاك است واز برازخ غيرستقله كواكب است كه در الهلاك است.

<sup>(</sup>٤) يعنى در طرف نزول حدمعينى ندارد.

<sup>(</sup>ه) زيرا حجابي بين آنها نيست چه آنكه مقدس از مادهاند.

<sup>(</sup>٦) یعنی علاوه برجهت سشاهده وجهت اشراق هریک از آنها نوری بردیگری منعکس میکند.

قاهره دوم از نورالانوار دومرتبه نور سانح می پذیرد یک مرتبه بدون واسطه و مرتبهٔ دیگر بوساطت نور اقرب و نور سوم چهارمرتبه از نورالانوار نورسانح می پذیرد دومرتبه نور دوم براو نور منعکس می کند . و یک مرتبه آنچه خود بدون واسطه از نورالانوار می پذیرد و مرتبهٔ چهارم آنچه از نور اقرب می پذیرد . و نور قاهر چهارم هشت مرتبه از نورالانوار نورسانح می پذیرد چهار مرتبه از ناحیه انعکاس نورسوم براو و دو مرتبه از ناحیه نور دوم و یک مرتبه بوساطت نور اقرب و مرتبهٔ هشتم از نورالانوار بدون واسطه نور سانح می پذیرد .

وهمچنین انوار سانعه در نزول متضاعف می شوند تا حدود زیادی زیرا انوار مجردهٔ عالیه بین انوار سافله ونورالانوار حاجب نمی باشند زیرا حجاب ازخواص ابعاد وشواغل برازخ بود باضافه اینکه هریک از انوار قاهره نورالانوار را مشاهده می کند و همچنانکه دانستی مشاهده غیر از اشراق وفیض شعاع بود و چون بدین ترتیب انوار سانحه از نورالانوار متضاعف میشود پس چگونه است حال مشاهدت هر نور عالی نسبت به سافل واشراق نور او برسافل وسافل سافل بدون واسطه و بواسطه از لحاظ تضاعف انعکاسی .

بدانکه اشعهٔ برزخیه هرگاه بربرزخی از برازخ واقع شود برحسب کثرت آن اشعه نورآن برزخ اشتداد میابد.

<sup>(</sup>۱) یمنی از نور سانح فائض از نورالانوار دو سرتبه سی پذیرد یک سرتبه بدون واسطه که حجابی دربین نیست ویک سرتبه با واسطهٔ نوراقرب.

<sup>(</sup>۷) یعنی توردوم همان دو سرتبهٔ که خود پذیرفته است برنور سوم ستعکس کند.

<sup>(</sup>٣) يعنى نورسوم هرچهار سرتبهٔ خود را برنور قاهر چهارم ستعكس كند.

<sup>(</sup>٤) تاهر دوم هم دو سرتبة نور خود را برآن سنعكس كند.

<sup>(</sup>ه) یعنی چون تضاعف انوار سانحه از نورالانوار چنین باشد چگونه خواهد بود درطرف مشاهدهٔ هرعالی نسبت به سافل واشراق نور هرعالی برسافل خود که سخماعف الانعکاس است زیرا بواسطه شاهدت منعکس بمافوق خود شود ویاشراق بمادون خود فطب من ۳۶۰.

<sup>(</sup>٦) يعنى اشعة جسمانية عرضيه.

<sup>(</sup>٧) يعنى باندازه اشعة كه واقع بربرزخ ميشود نور آن برزخ شدت سيابد.

وگاه باشد که در معل واحد شعاعهای [بسیاری)] اجتماع کند که امتیاز آنها ممکن نباشد مگر بتمایزعلل آنها مانند شعاعهای چراغهای متعدد که بسر دیواری بتابد که از این راه دانمته میشود که شعاع حاصل ازهریک بجز شعاع حاصل ازآن دیگر است.

وازهمینجهت است که باوجود باتی بودن بعضی از آنها سایه بعضی دیگر بردیوار واقع میشود [درحال که اگر ظل حاصل از هریک عینآندگر میبودچنین نمیبود] واین اشتداد اشعه [که بواسطه کثرت و تعدد چراغها بود] بماننداشتداد چیزی دیگر [ مانند اشتداد حرارت از نارا] نبود اعم ازاینکه اشتداد آن ازیک مبدأ و علت بود [ مانند همان مثال اشتداد حرارت آب از آتش] یا از دو مبدأ و علت از مانند همان اشتداد حرارت آب از آفتاب و آتش] که بعد از زوال مبدأ اشتداد نیز،اشتداد همچنان باقی بماند؛ [ و مثلا حرارت ماء بعد از زوال آتش و تابش آفتاب باقی میماند لکن اشعه بعد از زوال علل آنها که چراغها باشد ولومدت تابش آفتاب باقی میماند] و همچنین آن چراغهای متعدد نیز بمانند اجزاء علت برای معلول واحد نمی باشندبهر نعو که آن معلول واحد فرض شود زیرا چراغهای متعدد نمیون رفتن یکی نصبت بضوء دیوار اگرچه در ظاهر مانند اجزاء علت اند لکن با از بین رفتن یکی

<sup>(</sup>۱) یعنی چندین شعاع بریک محل جمع شود بطوریکه تمایز آنها میسر نباشد مگر به تمایز علل آنها چنانکه چند چراغ بریک دیوار بتابد تعداد اشعه از یکدیگر متمایز نیست و تنها از راه چراغها درمیابیم که شعاع هریک از دیگری نیست و از این جهت است که با بقاء یکی از آنها سایه آن دگر نیز نموده میشود.

<sup>(</sup>۲) یعنی بمانند اشتداد حرارت آب از آتش نباشد که از یک مبدء است.

<sup>(</sup>م) سائند اشتداد حرارت آب از آنتاب وآتش .

<sup>(</sup>٤) چنانکه در آب پس از زوال میده حرارت واشتداد حرارت همچنان آن اشتداد باقی میماند بعنی اگر مبدأ آن دو باشد وحرارت آب شدت یابد بعدا از زوال مبده حرارت نیز آب در شدت گرما یاتی سیماند لکن در ضوه چراغها بدین سان نیست که اگر صد چراغ باشد پس از خاموش شدن امبلا ضوئی باتی نمی باشد.

از چراغهاعلى الظاهر آنضوء منتفى نخواهد شدا

وگاه بود که اشتراقات بسیاری در یک محل مجتمع شوند همچنانکه اجتماع دوشوق درمحل واحد درین جا روابود .

( ولكن برازخ را علمی بفزون شدن هويك از آن اشتراقات نبود برخلاف موردی كه اشتراقات متعدده واقع برموجود زنده بود آن موجودی كه نه دانش از دانش پوشیده بود ونه آنچه براو اشراف می كند ونه آنچه از هویك از انوار براو افزوده میشود. [پس انوار مجرده ازاین تابش هاآگاهند برخلاف برازخ].

وینا براین عدد بسیاری از قواهر مترتبه حاصل میشود که بعضی حاصل از بعضی دیگر بود باعتبارآحاد مشاهدات ویزرگی اشعهٔ تامه که عبارت از آحاد اشراقات کامله است واین قواهر عبارت از اصول اعلوناند. وسپس ازاین اصول بسبب تراکیب جهات ومشارکات ومناسبات آنها انواری حاصل میشود.

آکه عبارت از فقر ذاتی، استغناء غیری ومحبت سافل بعالی وفهر عالی به سافل باشد].

چنانکه بمشارکت جهت فقر باشعاعات وهمینطور بمشارکت جهت استغناء با شعاعات وبمشارکت جهت قهر با شعاعات وبمشارکت جهت محبت باشعاعات و

<sup>(</sup>۱) یعنی بهر نحو که آن معلول واحدباشد زیرا چراغها نسبت یه ضوء واتح بردیوار اگرچه بمانند اجزاء علت است لکن خوء علی الظاهر باانتقاء هریک از آن چراغها معدوم نمی شود برخلاف مثلا خانهٔ که مرکب اجزاء باشد که باانتفاء هرجزء آن خانه ستفی شود پس اگر هم مانند اجزاء علت برای معلول واحد باشد بطور مطلق واز نوع اجزاء علت برای هرنوع معلولی واحد نمی باشد ووضع خاصی دارد.

 <sup>(</sup>۲) یعنی در سورد انوار اجتماع اشراقات در سحل واحد بمانند اجتماع اشواق بود و هر
 دو هم سمكن و هم واقع است.

<sup>(</sup>۳) یعنی جسم هراندازه سورد تابش واشراقات متعدد واقع شود عالم بآن اشراقات و نزونی آنها نشود چون برازخ اند ، برخلاف اینکه اشراقات متعدد برسوجود حی بود آن آن نوع موجود یکه ذاتش از ذاتش غایب نبود ، قطب ص۲۶۷ .

<sup>(</sup>٤) مانند جهات نقر، استفناء، قهر، سعبت ومشاركات اين جهان.

بمثارکت هریک از اشعهٔ قاهره بعضی بابعضی دیگر و بمثارکت همهٔ انوارقاهره ومشاهدات ومثارکات ذوات جوهریهٔ آنها ویمثارکات بعضی از اشعهٔ آنها بعضی دیگر تعداد بسیاری حاصل میشود وبمثارکات اشعهٔ همهٔ آنها بویژه اشعات ضعیفهٔ نازلهٔ همه با جهت فقر، توابت و کرات حاصل میشود وصورتهای متناسب ثوابت باعتبار مشارکت بعضی از اشعه با بعضی دیگر حاصل میشود.

ویمثارکت آن اشعه با جهت استغناه وقهر ومعبت ومناسبات عجبه که بین آن اشعهٔ شدیدهٔ کامله و بواقی یعنی اشعهٔ غیر کامله بود انوار قاهره که عبارت از ارباب اصنام فلکیه است واصنام بسائط وبر کبات عنصریه حاصل میشود وهرآنچه درزیر کرهٔ ثوابت بود پس مبدأ هریک ازاین طلسمات نور قاهری بود که وی صاحب طلسم بود وصاحب نوع بود وموجودی بود قائم بخود وذاتی بود نوری وبرحسب وقوع ارباب طلسمات در تعت سیطرهٔ قهر و یا معبت و نیز برحسب اعتدالی که مبادی آنها را بود اسعدیت و نحسیت و اعتدال کواکب وجز آنها مختلف میشود آنها را بود اسعدیت و نحسیت و اعتدال کواکب وجز آنها مختلف میشود وانواع نوریه قاهره اقدم ازائد خاص خود میباشند یعنی در عقل متقدم اند و قاعدهٔ امکان اشرف اقتضا می کند که اینگونه انوار نوریهٔ مجرده موجود باشند آزیرا آنها اشرف از انواع جسمانیه اند وچون موجود ات اخسه که جسمانیاتند سوجود ند

<sup>(</sup>١) اجسام علويه باسغليه بسيطه باسركبه

<sup>(</sup>٧) منظور ارباب انواع ومثل نوريه الهلاطونيه بود.

<sup>(</sup>۳) بعثی سعدیت و نحسیت کو اکب بر مسب چیزی بود که سوجب آن سعدیت و نحسیت شود و یر مسب اختلائی که در سادی آنها بود ویا بر حسب و قوم ارباب طلسمات در تحت قهر ویاسحبت و آنچه سوجب سعدیت ویا تحسیت میشود مختلف بود.

<sup>(</sup>٤) یعنی انواع نوریه متقدم برطلسمات خودند نوعی از تقدم علیت که تقدم عقلی است که تقدم عقلی است که تقدم عقلی است ویا تقدم علی است که تقدم عقلی است.

<sup>(</sup>ه) یعنی قاعدهٔ امکان اشرف ایجاب میکند که انواع نوریه متحقق باشند زیرا انواع نوریه اشرف هم که ارباب آنها بود نوریه اشرف هم که ارباب آنها بود موجود باشد.

بس کشف می کنیم که سوجودات اشرف که انوار مجردهاند پیش از آنها سوجود بودهاند] .

و وجود انواع جسمانیه درعالیما صرفا امری اتفاقی نبود واز انسان بجز انسان پدید نیاید چنانکه از گندم بجز گندم بوجود نیاید. پس انواعی که در این عالم وینزد ما محفوظاند صرفا ناشی ازاتفاق نمی باشد و نیز صرفا ناشی ازتصورات نفوسی که محرك افلاك وحصول غایت آنهاست نمی باشد [یمنی صرفا ناشی از نفوس فلکیه نوس فلکیه خاصل از عللی است که فوق آنهاست چه آنکه بناچار باید آن تصورات را عللی باشد و وعلل آنها مجرداتند] و آنچه را مشائیان عنایت نامیداند [و آنرا علت انواع موجود در عالم دانند و همین طور انتقاش صورتهای آنها را در عقول علت نامیداند] بزوی باطل خواهیم کرد آ [که عبارت از تعقل وجود باشد از نامیه نورالانوار].

وقول به صور نوعیه منتقشهٔ در مجردات قاهره که مطابق با مادون خودبود

<sup>(</sup>۱) زیرا امور اتفاقی نه دائم است ونه اغلب وانواعیکه در این عالم وجود دارند ثابت اند یعنی باوجود تغییرات که در افراد هست انواع از لحاظ نوعیت ثابت است ووجود اخس دلالت بروجود اشرفسیکند پس بدودلیل انواع جسمانیه ایجاب سیکند که علل ثابتی داشته باشند وآن علل ارباب انواع است ـ قطب ص ۹ ۲۳.

<sup>(</sup>٢) زيرا امور دائمة ثابتة كه بريك ثهج است منتهى باتفاقات صرفه نشود.

<sup>(</sup>٣) بطوريكه بعضى از سشائيان گفتداند.

<sup>(</sup>ع) یعنی اگر نفوس فلکیه را تصوراتی باشد قطعا ناشی از عللی است که فوق آنها است وآن علل فوق باید قواهر اعلون ویالاخره نورالانوار باشد ولازم آید که در نورالانوار جهات متکثره باشد.

<sup>(</sup>ه) هراسری بناچار مستند به علت است واینگونه تصورات نفوس نیز با بد مستند به عنت باشد و ناچار آنها در سادی اولیه است نه در سادون آنها .

<sup>(</sup>٦) كه گفته اند تعقل نورالانوا عبارت از وجود سوجودات بود واز اين راه دفع ايراد تكتر كرده اند دردات وينابر اين علت وجود انواع عنايت هم نبود ،

نیز نادرست است چه آنکه عالی از سافل منفعل نمی شود ا [درحال که حقیقت گفتار آنها باین بازگردد که عوالی از سوافل منفعل میشود].

وصورتهای عارضه در بعضی از مجردات قاهره نیز نتواند حاصل از صورتهای عارضهٔ در بعض از مجردات دیگر بود [ومثلا ناشی از صورعارضه در مجردات عالیه باشد] وزیرا این فرض سرانجام بتکثر در نورالانوار منتهی میشود پس نتیجه اینکه بناچار باید نوع انواع جسمانیه در عالم نور بود وقائم مذات خود بود و ثابت ولایتغیر بود و نیز متصور نبود که انوار قاهره بطور متکافئی و دفعی و بدون ترتیب از ذوات نورالانوار صادر شده باشد وزیرا حصول کثرات چنانکه گذشت از و متصور نبود پس بناچار باید[درین بین] متوسطات مترتبهٔ طولیهٔ باشد میناچار باید[درین بین] متوسطات مترتبهٔ طولیهٔ باشد میناچار باید[درین بین]

ونيز قواهر عالية مترتبه [يعنى متوسطات مذكوره] نتوانند اصحاب اصنام

<sup>(</sup>۱) منظور این است که وجود انواع جسمانیه در این عالم ناشی از صورت های علمیه تواهر نسبت به مادون خود هم نمیتواند باشد زیرا لازم آید که عالی از سافل منفعل شود و این امر درست نیست.

زيرا آنچه محقق است عكس قضيه است كه معلول از علت منفصل ميشود نه علت از معلول.

<sup>(</sup>۷) اگرکسی پرسد که چرا سکن نباشد که صورتهای منتقشهٔ در مجردات ناشی از صورتهای منتقشهٔ در مجردات ناشی از صورتهائی بود که در بعضی از مجردات قاهره است که ایراد انفعال عالی از سافل لازم آید جواب دهد. قطب ص ۲۶۹.

<sup>(</sup>س) پس این فرض نیز باطل بود زیرا اگرگفته شود که انواع جسمانیه ناشی از صورتهای علمی است که در بعضی از قواهر است لازم آید که ذات نورالانوار متکثر شود.

<sup>(</sup>٤) یعنی نتیجهٔ فروض مختلف این میشود یعی نتیجهٔ بطلان فروض مختلف اثبات این معنی است که نوع اثواع جسمانی یعنی ارباب انواع خود در جهان نور بود وقائم بذات خود بود ومدیر انواع جسمائیمهٔ موجود در این عالم بود.

<sup>(</sup>ه) یعنی اینکه بعضی از آنها مترتباً علت بعضی دگر نباشند.

<sup>(</sup>٦) يعنى مطابق قاعدة الواحد لايصدر عنه الاالواحد.

<sup>(</sup>٧) یعنی باید انوارعقلیه متوسطهٔ باشد که دارای ترتیب طولی بود نه متکافی وبلکه هر عالی علت مادون خود بود .

متكافئه باشندا [زيرا بين آنها ترتيب على است چنانكه گذشت وهرعالى علت مادون است].

وبنابراین مقدمات واجب آید که اصحاب اصنام متکافئه صادر ازاعلین بود و تکثر آنها نیز ناشی از مناسبات اشعهٔ بود که ناشی از اعلین بود و از آنها تابش میکند واگر فضیلت ویا نقصی درارباب طلسمات متصور بود از جهت کمال اشعه ویا نقص ناشی از آن اشعهٔ بود که مقتضی وجود و کمالات آنها است که در طلسمات هم عین همان یعنی نقص یا کمال ناشی از آن اشعات واقع وفائض میشود تا آنجا که موجب میشود که نوعی از انواع برنوعی دیگر از وجهی نه از همهٔ وجوه مسلط شود واگر ترتیبات حجمیهٔ موجود درافلاك هم مستقیماً صادر از اعلین می بودند با حفظ ترتیب طولی، لازم میامد که مریخ بطور اطلاق از آفتاب وزهره اشرف بود

<sup>(</sup>۱) زیرا قواهر مترتب به ترتیب علی میباشد واصنام متکافی اند پس علت آنها هم باید متکافی ود وآن مثل نور ربه است.

<sup>(</sup>۲) نه خود اعلین بوند، ابتدا گوید متصور نبود که انوار متکافئه از نورالانوار بود با هم ویناچار باید متوسطاتی در بین باشد تا بتوسط آنها از نورالانوار صادر شوند وآن متوسطات هم باید مترتب طولی باشد تا تنازل کنندو بدانوار متکافئه رسند والبته خود قواهر طولیه انوار متکافئه نبود وینابر این انوار متکافئه صادر از اعلین بود.

<sup>(</sup>٧) يعنى تكثر ارباب انواع مستند به تكثر اشعة ايست له از اعلين تراوش ميكند.

<sup>(</sup>٤) يعنى ناشى از كمال يا نقص اشعة بود كه برآنها فائش سيشود از ناحيه اعلين.

در متن چاپ تهران بجای المتنضبة لهاالمفیضة لها آمده است بنابر این میشود از جهه کمال و نقص اشعهٔ است که از ناحیهٔ اعلین برآنها افاضه میشود.

<sup>(</sup>ء) یعنی در نتیجه نقص و کمالی که در ارباب و انواع بود به خود انواع مئتل میشود.

<sup>(</sup>۱-) یعنی همین اسر که ناص و کمال ارباب انواع به خود انواع مئتل میشودایجاب میکند که نوعی از انواع موجود در این عالم از وجهی برنوع دیگر مسلط شود چنانکه انسان از وجهی برانسان.

[ چون شمس وزهره مادون اند از مریخ] ا.

در حال که چنین نیست و بلکه بعض از آنها از لحاظ کو کب بزرگتر و واعضی از لحاظ فلک، ویین آنها [ بمانند مجردات ترتیب ستنازل نبود و بلکه] وجوهی از تکافؤ بود و بنا براین بین اصحاب اصنام آنها نیز تکافؤ بود در آنهافضائل دائم ثابت واسئال آن مبتنی بر اتفاقات نبود وبلکه مبتنی بر مراتب علل ومعلول بود آپس انوار مجرده منقسم بدوقسم شوند یکی انوار قاهره که علایتی ووابستگی با برازخ ندارند نه بانطباع و نه بتصرف ودربین این انوار قاهره یکی انوارقاهرهٔ اعلوناند.

[که طبقهٔ طولیهٔ مترتبهٔ درنزولند] ودیگر انوار قاهرهٔ صوریه یعنی ارباب اصنام [که طبقهٔ عرضیه متکافئه اند] ودوم انوار مدبرهٔ برازخ اند م اگر چه منطبع در برازخ نمی باشند [ بلکه تعلق تدیری دارند] که از هرصاحب صنمی درظل

<sup>(</sup>۱) زیرا فلک مریخ همان فلک آفتاب وزهره است ونیز لازم میاید که مریخ بر تمام آنچه سادون او است اشرف باشد زیرا در ترتیب وجودی سریخ مقدم بود پس اگر آفلاك با حفظ ترتیب طولی از اعلین صادر میشدند لازم میامد که مریخ که مقدم برهمه است حتی از آفتاب وزهره هم شریفتر بود.

<sup>(</sup>٧) زيرا آثار معلول قهراً ستفاد از آثار علت است.

<sup>(</sup>م) يعني آثار واحوال ديكر.

<sup>(</sup>٤) عقلا امور یکنواخت دائم ثابت نمی تواند ناشی از اتفاق باشد پس مبتنی برعلل ومعلول است. قطب ص ۲۰۰۱.

<sup>(</sup>ه) یعنی کاملا مجردند نه منطح دربرازخ اند وندمتصرف در برازخ است یعنی نه ازنوع روح حیوانی است ونه نفس ناطقه فلکی وانسانی.

<sup>(</sup>٦) كه طبقهٔ طوليه مترتبه در نزول على است.

<sup>(</sup>٧) پس انوار قاهره خود دو قسم است یکی قاهرات طولیه مترتبه ودوم ارباب اصنام که طبقهٔ عرضیه اند .

<sup>(</sup>۸) قسم اول یعنی انوار سنقسم شوند بدوقسم یکی انوار قاهرهٔ که وابستگی باساده ندارند ودیگر انواری که سدیر برازخاند که نفوس باشند.

<sup>(</sup>۹) يعنى نفوس منطبعه نبود بلكه نفوس مدبرة ناطقه بود.

<sup>(11)</sup> رب النوعي كه مدير يرازخ اند.

برزخی وی و باعتبار جهت عالیهٔ نوریه او نور مدبری حاصل سیشود واز جهت م فقریت او نیز برزخی حاصل سیشود و حصول این نور مدبر آنگاه بود که برزخ او قابل تصرف نور مدبر شود او قابلیت آنرا حاصل کند].

<sup>(</sup>۱) یعنی موقعی از هر صاحب صنمی در ظل برزخی او نفس مدبری حاصل میشود که برزخ او قابل تصرف نور مدبر باشد زیرا نفس برهر برزخی افاضه نمی کند وبلکه بر برزخی افاضه میکند که مستمد قبول فیض باشد. قطب ص۰۰۰۰.

<sup>(</sup>۲) نه عدم محض زیرا عدم ملکه است واز این جهت است که گفته نمی شود مکر در موردی که اتصال در او سمکن باشد.

<sup>(</sup>۳) غرض از این مطلب این است که بگوید حصول نفس ناطقه از ارباب اصنام بانفصال چیزی از ونبود وبلکه بدان نحوی است که پیش از این گفته شد که طبقهٔ طولیه از سمکنات بناچار دارای جهتی است نوری که عبارت از استناد آن باشد بنورالانوار وبوسیله این جهت وباستناد آن،طبقهٔ انوار مجردهٔ عرضیه صادر میشود یعنی ارباب اصنام نوعیه وهیات نوری آنها وهمین طور بناچار باید در طبقهٔ طولیه جهت ظلمتی هم باشد که عبارت از استیاج آنست به غیر واز این جهت برازخ مظلمه وهیات آنها صادر میشود واگر نه مدور اجسام از عقول طولیه سمننع بود وچون بیان شد که ثوابت و کرات ثوابت سمکن نیست که از عقل اول وبایکی از عوالی طولیه صادر شوند وهمچنین سمکن نیست که از سوافل عرضیه صادر شوند بسی بناچار مسلم وستمین شد که میدور آنها از تواهرازجهت نقری است که در آنها هست. قسمت بعدی مثن این سمنی را افاده میکند.

<sup>(</sup>٤) سنظور از برزخ مشترک کرهٔ ثوابت است که مظهر فقر اعلون است ومشترک بین همه انوار عرضیه وجهات فقر انوار عالیات است.

مشترکه وارباب اصنام کشف سی کنیم که در قواهر اعلون هم فقر و نقص وجود دارد].

وجهات فقر درانوار سافله بیش از انوار عالیه بودا وچنانکه گذشت امور سرتبهٔ مجتمعه باید متناهی باشند ویدین جهت از هرنور قاهری بطور بی نهایت نور قاهر دیگری صادر نخواهد شد".

وهمچنین ازهر کثرتی بطور بینهایت کثرتی صادر نمی شود و همچنین از هرشعاعی بطوربی نهایت شعاعی صادر نمی شودد پس نقص وجودی [در ترتیب منازل] جواهر انوار نازله بدان جا منتهی میشود که کلا مقتضی صدور چیزی نبود آ.

و [ بهرحال چنین نیست که از هرقاهری بطور سستمر ولاینقطع قاهری واز کثرت کثرتی لازم آید] اگر لزومی دربین باشد این است که از قاهر قاهر و از کثرت کثرت صادر شود و بعبارت دیگر کثرت باید از کثرت صادر شود وقاهر از قرهر ونه

<sup>(</sup>۱) یعنی علاوه براینکه مظهر جهات فقر آنها برزخ مشترک است اصحاب طلسمات هم هست وچون ارباب انواع مظهر فقر اعلون است از نوریت آنها کامته شده است ونوریت ارباب انواع ناقص تراز انوار مجرده است.

<sup>(</sup>۲) جهات قدر طبقهٔ عرضیه از انوار بیش از جهت قدری است که در انوار عالیه ویا طبقهٔ طولیه است.

<sup>(</sup>٧) يمنى بالأخره بايد پايان پذير باشد.

<sup>(</sup>٤) یعنی از جهات موجودهٔ کثیره در انوار کثرتی صادر میشود مانند برازخ وانوار عرضیه واریاب اصنام لکن باید هایان پذیر باشد.

<sup>(</sup>ه) منظور این است که که همهٔ این مترتبات وعلل ومعلولات ستناهی اند.

<sup>(</sup>٦) یعنی هراندازه نزول پیدا کند ناقص تر شود وتاآنجابرسد که دیگر مقنضی صدور چیزی نباشد همانطور که مشلا شعاع انعکاسی از این خانه بدان خانه منتقل وضعیف واضعف شود تاآنجا که دیگر شعاعی نباشد. قطب ۵۰۰.

<sup>(</sup>۷) این عبارت باصل مطلب باز میکردد منظور این است که ملازمهٔ بین کثرت از کثرت وقاهرازقاهر باین معنی نیست که بطور بی پایان قاهر منشآقاهرو کثرت منشاء کثرت باشد بلکه منظور این است مابین کثرت معلول و کثرت جهات در علت ملازمه است و قاهر معلول حتماً باید از قاهر علت صادر شود نه آنکه از هر کثرتی بطور لزوم و بی پایان کثرت آید و از هر قاهری بطور بی پایان قاهرات مترتبه آید ، زیرا واجب است که کثرت صادر از کثرت بود نه آنکه واجب باشد که ازهر کثرتی کثرت آید یعنی عکس آن درست نیست.

اینکه از هرکثرتی الزاماً بایدکثرت صادر شود تا به بیهایان انجامد]. و چون افلاک زنده اند و آنها را مدبراتی بود مدبرات آنها علل اجرام آنها نبود زیرا هیچگاه علت نوری بصبب جوهر غاسق کمال نیابد.

ونیز [جوهر] غاسق را نرسد که علت نوری خود را بحبب وجود علاقه بر مقهور خود گرداند [زیرادرشأن علت است که معلول خود را مقهور گرداند نه بر عکس لکن میدانیم که غاسق مدبر خود را مقبور خود میگردانهٔ بسبب علاقه که بین آنها هست پس نتیجه این میشود که مدبرات علل غواسق نمی باشند ویلکه علل غواسق فلکیه عبارت از طبقهٔ عرضیه یعنی انوار عرضیه اند که اصحاب اصنام وارباب طلسماتند] پس مدبر افلاك انوار مجرده اند که ما آنها را انوار ایوار ایوار ایوار ایوار ایوار ایم نامیده ایم [پس برای افلاك هم نفوس منطبعه هست و هم نفوس ناطقه]،

واین امر تورا رهنمون شود باینکه بنزد نورالانوار وجود جهات قهر ومحبت ضروری است<sup>4</sup>.

[قهر از ناحیه قاهر عالی و محبت از تاحیه قاهر سافل و معلول] و باز معلوم شد که در قواهر دوجهت بود یکی جهت ظلمت فقری و دیگر جهت استئارت استغنائی و بنا براین [از جهات فقر، استغنا، قهر و محبت] در جهت معلولات اقدام سرکبهٔ حاصل خواهد شد و بدین صورت درمیآید:

<sup>(</sup>١) يعنى نفوس مديرة كه درآنها تصرف كند.

<sup>(</sup>۲) یعنی بجوهرالمکی کمال نیابد زیرا علت اشرف از معلول است ومستکمل بغیر باید اخس از آن باشد لکن نفوس فلکیه مستکمل به افلاک اندیس علت افلاک نمی باشند.

<sup>(</sup>م) زیرا از شأن علت این است که معلول خود را مقهور کند نه بر عکس در حال که خواسق بسبب علاقتی که مدیرات بآنها دارند یعنی مجرد از ماده اند نه از علاقه و بسبب همان علاقه از وجهی مقهورا بدان و غواستی خودند پس مدیرات علل غواستی نمی باشند و یتا بر این علل مدیرات ازیاب اصنام و یا انوار طبقهٔ عرضیه اند \_ قطب ص و هم .. بنایر این مدیر اجرام فلکی نوری دیگر بود که بنام نور اسفه بد نامیده شده است.

<sup>(</sup>٤) قهر درجهت نورالانوار ومحبت در جهت قواهر دیگرکه معلولند. زیرا هرعالی قاهر ساقل است وهرساقل عاشق وسشتاق به عالی است.

نورت که براو تهر غالب بود، نوری که بر او معبت غالب بود ودرستنبرات کو کبیه غواستی بود [ مانند ماه و آفتاب] که در آنها قهر غالب بود ا و نیز از ستنیرات کو کبیه [مانند زهره] غاستی بود که در او معبت غالب بود و همچنین غواستی غیر ستنیرهٔ بود که در آنها قهر غالب بودمانند اثیریات [ یعنی فلکیاتی که از فصاد، خرق والتیام مبری اند و مؤثر در عنصریات] وغواستی بود که برآنها معبت و ذل غالب بود وآن عبارت از عنصریاتی است که مطیع اثیریات و عاشق اضواه آنها بود که در هنگام احتجاب از اضواه آنها بسی زشت نمایند و چون نار نسبت به اثیریات قرب مکانی دارد اورا قهری است نسبت بمادون خود که شرح آن رابعدا خواهیم گفت و میم گفت و می

بدانکه برای هریک از علتهای نوری نسبت به معلول خود محبتی و قهریاست و برای هرمعلولی نسبت بعلتخود محبتی است که ملازم باذل است.

وبدین جهت است که ترتیب وجود برحسب تقصیماتی مانند نوریت و عاسقیت و محبت و تهر وعزتی که لازمهٔ قهر است نسبت به سافل و ذلتی که لازمهٔ محبت است نسبت به عالی بر مبنای ازدواج جهات و درآسیختگی آن جهات بایکدیگر گردید چنانکه خدای بزرگ فرماید «ومن کل شیئی خلقنا زوجین لعلکم تذکرون».

<sup>(1)</sup> سائند آفتاب وما هناب كه قاهر ظلمت وقاهر ستارگان ديگرند.

<sup>(</sup>ج) مائند زهره.

<sup>(-)</sup> زيرا عنصريات مطيع وقرمانبردار افلاك واشعة فلكيه است.

<sup>(</sup>ع) یعنی دربین عنصریات نارئیز نسبت به هنامبر دون خود قاهر است این مطلب موالق بانظر خود شیخ نمی باشد زیرا چنانکه خواهیم دید وی منکر وجود عنصر آتش است پالاستقلال .

<sup>(</sup>ه) شیخ بهدا عقیده خود را ریان میکند که مراد از نارهواممار متلاصق بافلک است.

<sup>(</sup>٦) رجوع باصل مطلب است یعنی بدین جهت که انوار مشتمل براین اقسام واز دواجات است .

# فصل در تعه کلام در باب لوابت و پاره از کواکب

چون نظام وجودی توابت برگزاف نبود بناچار ظل وسایهٔ از ترتیب ونظام عقول میباشدا.

واز جملهٔ ترتیبات ونظامات عالم وجود وبلکه کواکب [بیشماری که] در نظام ثوابت هست اموری بود که دانش بشر بدانها راه نیافته است [واحاطت نیابد] و حصر عجایب عالم اثیر و نسبتهای افلاك در عدد و تعداد متقین امری بس دشوار بود و نیز مانعی عقلی نبود ازاینکه وراه فلک ثوابت نیز عجایب دبگری بود و همین طور منعی نیست که در خود فلک ثوابت عجایبی بود که ما ازادراك بود و همین باشیم ودانش ما بدانها نرسد.

بدانکه در عالم اثیر موجود میت وسردهٔ نبود وسلطان انوار مدبرهٔ علویه وقوای آن همواره بتوسط کوا کب بافلاك میرسد وهم از ناحیهٔ آنها است که قوای بدنی منبعث میشود و کو کب [نسبت بفلکی که مرکوز درآن بود] بمانند عضو رئیس مطلق او بود و هورخش » که عبارت از طلسم شهریور بود ، نوری است

<sup>(</sup>۱) یعنی از نظاماتی که در ثوابت است کشف میکنیم نظامی را که در انوار مجرده است زیرا معلول اثری از علت بود.

<sup>(</sup>۷) یعنی وتوف وآگاهی برتعداد عجایب عالم اثیرو ونسبتهای اقلاک اسری دشوار است.

<sup>(</sup>س) یعنی ممکن است افلاک و کواکب دیگری بود.

<sup>(</sup>٤) و بلکه همهٔ موجودات عالم اثیر زنده اند زیراها نطور که گفته شد هرفلکی ستحرک بازاده بود و مرکت هرفلکی مخالف باحرکت آن دگر بود ویاموانق ستحرک بازاده بود. و برای هر نفس فلکی مدبری بود.

<sup>(</sup>ه) نسبت آن به فلکی که سر کوز در آنست مانند نسبت قلب است به بدن.

<sup>(</sup>م) هورخش به بهلوی نام آفتاب است وطلعم شهریور نام بزرگترین آنوار طبقه عرضیه است یعنی بزرگترین آرباب امنام نوعیه . قطب ص ۱۵۰ باید توجه داشت که برای نقوس ناطقهٔ قلکیه قائل به مدابرات دیگر میباشند الکن در باب نفوس ناطقه انسانی خود نفس ناطقهٔ وا مدبر کالید میدانند .

شدیدالضوء فاعل روز و رئیس آسمان و این همان چیزی است که در سنت اشراق تعظیم آن واجب بود و فزونی آن بر کواکب تنها بمجرد مقدار و قرب نبود و بلکه بشدت نوریت هم بود. زیرا آنچه از ثوابت و سیارات در شب دیده میشود ، مقدار مجموع آنها به یقین بیش از مقدار آفتاب بود باندازهٔ که قابل قیاس نبود و با وصف این فاعل روز [وموجدآن] نمی باشند .

### فصل در بیان دانش خدای متعال براساس قاعده اشراق

چون روشن شد که شرط ابصار انطباع شبع مبصر در رطوبت جلایه ویا خروج چیزی ازچشم نبود وبلکه عدم حجاب بین باصر و مبصر در دید کانی بود زیرا در هنگام مقابلهٔ عضو باصر باسستنیر برای نفس علم اشراقی حضوری بر مبصر حاصل میشود و مبصر را اداراك میکند و چنانکه گذشت نورالانوار خود برای ذات خود ظاهر بود وغیر او نیز برای او ظاهر بود و پسهم عالم به خود وهم عالم بغیر خودبودو کوچکترین چیزهای آسمان وزمین ازاو پنهان نبود زیرا اوراهیچ چیزی از موجودات عالم محجوب نمی کندوچون هیچ چیزی اورانتواند از چیزی محجوب گرداند و

<sup>(</sup>۱) ویلکه علل عالم جسمانی بود ویوسیلهٔ اوامتزاجات عنصری کمال یابد. قطب ص

<sup>(</sup>۲) یعنی باوجودیکه مقدار مجموع ستارگان وسیارات بطور قطع بیش از خورشیدند موجب پدیدار شدن روز نمی باشند پس اشرفیت خورشید تنها به بزرگی مقدارش نیست ویلکه از جهت شدت نوریت هم میباشد.

سبخ (۳) یعنی در هنگام عدم حجاب از ناحیه نفس علم اشراقی حضوری برمیسر واقع میشود واو را ادراک میکند وچون عدم حجاب در علم اشراقی حضوری کافی است ونورالانوار هم نور محض استوخود از ذات خود محجوب نیست وموجودات دیگر هم براو پوشیده نمی باشند پس علم او به خود و به غیر خود عبارت از عدم حجاب بود بین او و غیر او وبین او وخود او قطب ص۸۵۵.

<sup>(</sup>٤) زيرا مجابي در بين نيست.

حضر (ه) وچون بین او ویین موجودات عالم حجابی نبود پس تمام موجودات را بعلم اشرائی منبوری دریابد واین نوع علم اشرف انواع علم است و علم او یامور از راه وجود صور در ذات او لازم آبد.

پس دانش ویینائی او یکی بودو نوریت او عبارت از قدرت او بود زیرا نور لذانه چیزی است که لذاته فیاض بود.

و مشائیان وپروان آنان گفته اند که علم واجب الوجود زائد بر ذات اونبودا. و بلکه عبارت از عدم غیبت او بود از ذات خود که مجرد از ماده است. و گویند: وجود اشیاء عبارت از علم اوست باشیاء پس میتوان بآنان گفت [ علم او باشیاء نمی تواند سبب وجود اشیاء شود زیرا] ۱ اگر علم پیدا کند و سپس از علم او چیزی لازم آید و موجود شود لازم آید که علم او [بآن اشیاء] متقدم بر وجود اشیاء و بر عدم غیبت او از اشیاء بود زیرا عدم غیبت از اشیاء بناچار بعد از وجود اشیاء بود [زیرا محال است که عدم غیبت در حال عدم اشیاء باشد و یا عدم در خارج و یا در علم خدا باشد چون دراین فرض هم تکثر در زات لازم آید] و همان طور که معلول او غیر از ذات او بود علم او بمعلولش نیز غیر از علم او بذا تش بود.

واما آنچه در پاسخ این ایرادگفته شده است که علم او به لازم ذاتش منطوی است در علم او بذاتش سخنی است بیهوده و اصولا چگونه علم باشیاء مندرج در سلب بود آکه تجرد ازماده امری سلبی بود وعدم غیبت نیز امر سلبی بود

<sup>(</sup>۱) زیرا باوجودیکه علم بنزد آنان عبارت از حصول صورت معلوم است در عالم اگر علم او زائد برزاتش بود لازم آید تکثر در ذات باشد. قطب ص و ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) يعلى صرف علم او باشياء محصل وموجد اشياء است. قطب ص ٥ ٥٠٠.

<sup>(</sup>۳) ایراد این است که علم او باشیاه سبب وجود اشیاه نمی شود زیرا اگر چنین باشد لازم آید که علم او باشیاه مقدم بروجود اشیاه باشد زیرا علت بالذات باید متقدم برمعلول باشد ونیز علم او متقدم برعدم غیبت از اشیاه باشد زیرا عدم غیبت اشیاه از علم او بعد از وجود اشیاه است نخست باید اشیائی باشد تا از ذات اوغایب نباشد. این ایراد در ستن بیان شده است.

<sup>(</sup>٤) منظور عدم غيبتي است كه در تعريف علم او آوردهاند.

<sup>(</sup>ه) زيرا علم او بنزد اين چنين كس يعنى قائل بانطواه سلبى است.

<sup>﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾</sup> خلاصة قول در انطواء این است که خدا عالم بذات خود میباشد وعلم او بذات خود میدا همهٔ علوم وعلم او باشیاء است پس علم او به همه اشیاء منطوی در ذات او است وعدم غیبت هم امری سلبی است. پس منظور از سلب همان عدم غیبت است.

زیرا جایز نیست که از عدم غیبت حضور خواسته شود [ تا اینکه ثبوتی باشد] زیرا هیچ چیزی بنزد ذات خود حاضر نشود [ و نتوان گفت که چیزی بنزد خود حاضر است] ،

زیرا آن چیزی که حضورمی یابدغیر از آن کسی است که بنزد او حضور می یابد ایس حضورگفته نمی شود مگر در دوچیز و بلکه از عدم غیبت اعم از حضور خوامته میشود ایس چگونه ممکن است علم او به غیر مندرج درسلب بود و آنگهی [دربیان اینکه علم به لازم منطوی در علم بملزوم نیست] گوئیم که خاحکیت چیزی بود غیر از انسائیت وینابراین علم به ضاحکیت هم غیر از علم بانسائیت بود وعلم به ضاحکیت بنزد ما منطوی در علم بانسائیت نمی باشد زیسرا بانسائیت نه بالمطابقه و نه بالتضمن دلالت بر ضاحکیت ندارد و بلکه دلالت انسائیت برضاحکیت بدلالت خارجی بود وچون بخواهیم بالفعل ضاحکیت را بدائیم ماحیاج به صورت دیگری داریم غیر از صورت ضاحکیت [یعنی احتیاج بصورت انسائیت ناسائیت داریم] و سورت دیگری داریم غیر از صورت ضاحکیت [یعنی احتیاج بصورت انسائیت داریم]

<sup>🔫 (</sup>۱) یعنی معقول نیست که چیزی حاضر بنزد خود باشد.

سخر (۲) پس عدم غیبت حضور نیست تااسری ایجایی باشد ویلکه اسری سلبی است.

<sup>(</sup>۳) چیزی که حاضر میشود و کسی که بنزد او حضور حاصل میشود.

<sup>(</sup>٤) اگر عدم غیبت ذات باشد از غیر خود تفیر به حضور میتوان کرد واما اگر عدم غیبت ذات باشد از ذات به حضور نمی توان تفصیر کرد. قطب ص ٢٦١٠.

<sup>(</sup>ه) نصبت به غير ممكن است اثبات وايجاب باشد البنه عدم غيبت ذات از ذات مندرج در صلب هست.

<sup>(-)</sup> در بیان این معنی است که علم به لازم منطوی در علم بملزوم نیست.

<sup>(</sup>٧) خارج از ذات بود .

<sup>(</sup>٨) علم فعلى به ضاحكيت پيدا كنيم.

<sup>(</sup>۹) یعنی در دانش انسان صورت خاحکیت کافی نیست بلکه نیاز داریم که صورت انسانیت هم در ذهن ساحاصل شود تااینکه ذهن سااز او بطریق التزام به خاحکیت رود پس اگر خواسته باشیم خاحکیت را بدانیم صورت آن تنها کافی نیست بلکه نیازمندیم که صورت انسان را هم بدائیم تاذهن مااز ملزوم بلازم رود.

وبدون آن صورت [انسانیت]، خاحکیت برای مابالقوه معلوم بود' واما آنچه در مقام فرق بین علم تفصیلی بمسائل وبین علم بالقوه بانها' و بین مسائلی کسه خود بخود یاد آوری میشود وسپس انسان از قبل نفس خودعلم بپاسخ آنهامیابد مثال زدماند در اثبات مدعای آنان سودمند نبود [گفتهاند یکی علم تفصیلی بمسائل است دیگر علم بالقوه وسه دیگر تذکر قهری] ویرا آنچه انسان از طرف نفس خود در هنگام عرض مسائل میابد علم بالقوه است. که از طرف نفس خود ملکه و قدرتی بر پاسخ آن مسائل یادآوری شده میابد والبته این قوه از قوه که پیش از پرسش حاصل است نزدیکتر بوجود است. زیرا قوت را مراتبی است؛

لكن مادام كه يك يك مصائل بنزد او حاصل نشود عالم بياسخ هريك يك آنها بخصوص نمى شود. در حال كه ذات واجب الوجود منزه و پاك ازاينگونه چيزها است.

وآنگهی هرگاه هجیم» [ ذات خدا ] مثلا غیر ازهب» [ لوازم ذات] بود آنگهی هرگاه هجیم» [ ذات خدا ] مثلا غیر ازهب او است] چگونه پس سلب امری [که عبارت ازعدم غیبت از ذات باشد که علم او است] چگونه می تواند علم بهردو[هم ج وهم ب] باشد مودر عین حال عنایت به کیفیت نظامی

<sup>(</sup>۱) پس علم بلازم یا بالفعل است وآن در هنگامی است که علم بعلزوم حاصل شده باشد ویا بالقوه است وآن در هنگام عدم علم بالفعل است بعلزوم ودر هرحال بدون حصول صورت انسانیت وقبل از آن ، خاحکیت برای مابالقوه معلوم است.

<sup>(</sup>۲) یعنی بسائل

<sup>(</sup>۳) یعنی این فرق واستیاز اثبات ادعای آنها را که گویند علم بلازم منطوی در علم بملزوم است محرز نمی کند.

<sup>(</sup>٤) يحسب قرب وبعد از وجود.

<sup>(</sup>ه) یعنی ملول صورت در ذات او واینکه علم او بالقوه باشد وبنابراین علم اویموجودات بروجهی که سشائیان گفته اند نمی باشد.

<sup>(</sup>٣) «جيم» يعنى ذات أو، غير «باء» بود يعنى غيراز لوازم آن بود كه علم بغيرباشد.

<sup>(</sup>٧) یعنی سلب علم او بقول ستائیان که گفته اند علم عبارت از عدم غیبب از ذات مجرد از ساده است.

<sup>(</sup>A) يعنى هم علم به جيم باشد وهم علم يه «باه» يعنى ذات ولوازم آن.

باشد كه آن دورا واجب است [زيرا گفته اند عنايت علم واجب است به كيفيت نظام وجود].

و اما اگر علم او باشیاء حاصل از اشیاء بود پس باید عنایت وعلم دیگری طلب شود که متقدم بر اشیاء بود .

يسى حتى درياب علم خدا همان قاعدة اشراق بود".

وآن این است که علم او بذاتش عبارت از این بود که او نور لذاته بود و وعلم او باشیاء [دیگر] باین است که [آن اشیاء بنحو حضور اشراقی] برای او ظاهر باشد اعم از اینکه بنفسه و ذواتشان حاضر بنزد او باشند [ مانند اعیان موجودات از مجردات ومادیات وصور ثابتهٔ آنها در پارهٔ از افلاك] و یا به متعلقات آنها [ مانند صور حوادث ماضیه ومستقبلهٔ ثابتهٔ در نفوس فلکیه که بنفسه بسرای او ظاهر نمی باشند. ولکن به متعلقاتی] که بطور سمتمر مواضع شعور مدبرات علویه اند برای او ظاهرند.

و علم او باشیاء " بنحو اضافت بود " [زیرا صرفاً عبارت از ظهور اشیاء بسود

<sup>(</sup>۱) یعنی جیم وبارا یعنی علم بملزوم و لازم را ویالا خره چگونه تواند هم علم بسه لازم وسلزوم یعنی ذات ولوازم ذات باشد ودر عین حال عنایت به نظام وجود باشد.

 <sup>(</sup>۲) زیرا عنایت وعلمی که حاصل ازاشیاء است چون متأخر از وجود آنها است نمی تواند
 عنایت و علم بآنها باشد زیرا حاصل از آنها است.

<sup>(</sup>م) که مذهب اهل ذوق وکشف است.

<sup>(</sup>٤) برسيل حضور اشراقي.

<sup>(</sup>ه) آنچه بذاته وینقسه برای او ظاهر بود سانند اعیان سوجودات اعم از سجردات و سادیات وصور ثابتهٔ در فلکیات وآنچه به ستعلقات آنها ظاهر برای او سیباشد سانند صور حوادث گذشته وآینده که ثابت در نفوس فلکیه است که بسبب ستعلقات خود که هموار سواضع شعور سستمرنلظاهرند که نفوس فلکیه اند که همواره شاعر وآگاهند به صورتهای خود وصور حوادث ماضیه وآینده.

<sup>(</sup>٦) يعني علم أو باشياء.

<sup>(</sup>٧) زيرا عبارت از ظهور اشياء است براى او،

برای او و ظهور چیزی برای چیزی صرف اضافت یکی نسبت بدیگری بود]
وعدم حجاب [که درغیر او شرط ابصار است] امریاست سلبی از ودرادراك اوشرط
نبود زیرا بین او وبین اشیاء جحابی نبود] وآنچه براین امر دلالت دارد که درعلم
حق باشیاء همین اندازه [یعنی ظهور اشیاء برای او] کافی بود این است که چون
ابصار به مین اضافه ظهور چیزی برای بصر با شرط عدم حجاب حاصل میشود
پس [در باب ابصار وادراك خدا چون حجابی نیست] صرف اضافه او بهر آنچه
ظاهر است برای او عبارت از ابصار وادراك اواست وتعدد اضافات عقلیه موجب
تکر در ذات اونبود عنانکه قبلا بیان شد.

واما عنایت [بدان نحو که مشائیان گفته و ثابت کردهاند] حاصلی ندارد و اما نظام شگفت آور ازوجود لوازم ترتیب شگفت آور [یبن مجردات عقلیه] و نسبتهائی است که از لوازم مفارقات واضواء منعکسهٔ آنها است چنانکه گذشت واین عنایت از جمله اموری است که [مشائیان] بواسطهٔ آن قواعد اصحاب و پیروان حقایق نوریه را که ذوات طلسمات وارباب انواعند باطل میکنند [وگویند علت وجودونظام جسمانی تنها عنایت است] واصولا عنایت بدین معنی که کردهاند نی نفسه [و بدون توجه به نتائجی که آنها گرفته اند] باطل است .

کر (م) یعنی عدم حجابی که شرط ابصار است امر سلیی است ودر ادرا که حق احتیاجی بآن نیست زیرا چیزی او را از چیزی دیگر حاجب نبود تااینکه نفی حجاب شرط بود چنانکه در ابصار شرط است.

<sup>(</sup>۲) یعنی همان ظهور اشیاء برای او کانی بود.

<sup>(</sup>٣) اخافاتعقلیهٔ که برای او نسبت باشیاء زیادی هست.

<sup>(</sup>٤) زیرا از تعدد اضافات تکثر در ذات لازم نمی آید زیرا همهٔ اینها بیک اضافه باز میگردد و آن اضافهٔ میدئیت است.

<sup>(</sup>ه) يعنى عقول مجرده

<sup>(</sup>٦) نەسخصول عنایت.

<sup>(</sup>٧) زيرا اينان كويلد علت نظام جهان جسماني عنايت است ندارباب طلممات.

وچون قول [ به عنایت] باطل شد ایس متعین است که ترتیب نظام وجودی برازخ ناشی از ترتیب انوار محضه و اشراقات متدرجهٔ آنها در نزول علی بود، آن ترتیب علی که در برازخ ممتنع بود .

بدانکه هرگاه درسطحی از سطوح سیاهی وسپیدی جمعشوند، سپیدی آن نزدیک تر [از سیاهیآن] دیده میشود زیرا سپیدی مناسب تر به ظاهر است وظاهر مناسب تر به نزدیکی وسیاهی دور تر[دیده میشو] چون مقابل چیزی است که درسیدی گفتیم .

پس در عالم چون انوار معض منزه از بعد مسافت اند هرنوری که درمراتب وخود بود ونظام علل بالاتر باشد از جهت شدت نوریت نزدیک تر بفرود ترین مراتب وجود بود [که فرمود تحن اقرب الیکم من حبل الورید].

پس منزه وپاك است آن موجود يكه ابعد و اقرب وارفع وادنى است. و چون او اقرب است تأثير او درهر ذاتى و كمالات آن ذات اولى بود از

<sup>(</sup>١) يعنى قول به عنايت واينكه علت نظام آفرينش وترتيب آن عنايت باشد.

<sup>(</sup>۲) زیرا جسمی نتواند علت جسمی دیگر شود چنانکه بیان شد.

<sup>(</sup>۳) شبیه تر به نور است و نور نزدیک تر می نماید. عبارت متن د شوار و خالی از تعلید ایست.

<sup>(</sup>٤) یعنی دورتر به ظاهراست یعنی دورتر از نور است وآنهم دورتر از دید است. ویتول قطب اشبه به خفی است که خفیهم اشبه به دوری است. وینابر این سپیدی همشکل نور است وسیاهی همشکل ظلمت واز این جهت است که تمام الوان در برابر سپیدی معلوم سیشود ودر برابر نور.

<sup>(</sup>ه) بنابر این ذات نورالانوار که در مرتبت بالاترین است از جهت شدت نور انیت نزدیک تر به عالم جسماتی است واقرب الائیاء الیا از جهت شدت ظهورش بسی ابعدا نوار اقرب بمااست بس ذات واجب هم ابعد است ازما چون در بالاترین مرتبهٔ عقول وانوار است و هم اقرب است از جهت شدت نوریت.

<sup>(</sup>٦) ذات نورالانوار.

موجودی دیگر و تور خود مغناطیس قرب بود ا [مولانا گوید: رو مجرد شو مجرد را بین ].

### فصل در قاعدهٔ امکاناشرفبراساس سنت اشراق

واز جملهٔ قواعد فلسفهٔ اشراق آن بود که هرگاه ممکن اخس موجود بود لازماست که ممکن اشرف پیش از آن موجود بود ویرا هرگاه نورالانوار ازناحیه جهت وحدانی خودمقتضی موجود اخس ظلمانی بود جهتی دیگر که مقتضی موجود اشرف باشد دراو باقی نخواهد ماند .

پس دراین هنگام اگر موجود اشرفی فرض شود [که صادر از واجب الوجود نباشد قهراً وجود او] مستدعی جهتی است که آنرا اقتضا کرده باشد وقهراً آنجهت بایدچیزی باشداشرف از جهتی که در نورالانوار است؛ واین امر محال بود.

<sup>(</sup>۱) یعنی ازنورالانوار ، زیرا عقل ونفس هراندازه نورانی تر بود نزدیک ترند مانند نور محسوس از آفتاب زیرا نورالانوار آفتاب عالم عقول است.

<sup>(</sup>۲) این اصل یکی از اصول مهمی است که مسائلی بسیار برآن استوار است واژ فروع آن این است که الواحدالحقیقی لایصدرعنه الاالواحد. قطب ص۲۹۷.

<sup>(</sup>۳) زیرا درنورالانوار را یک جهت بیش نباشد ودر این صورت اگر بدون واسطه علاوه براخس اشرای هم از و صادر شود لازم آید که از واحد حقیقی دوچیز صادر شود یکی اخس ویکی اشرف واگر بواسطه صادر شود لازم آید که اخس علت اشرف بود ودر هرحال چون سوجودات اخس یعنی سکنات جسمانی وجود دارد بنابر این باید پیش از آنها سوجود اشرفی باشد که علت اخس بود وسوجودات اشرف انوار طولیه وسپس عرضیه بود.

<sup>(</sup>٤) یعنی اگر بطور ستقل وبدون واسطه از نورالانوار موجود اخس صادر شود بطور قطع از او موجود اشرف صادر نشود که قطع از او موجود اشرف صادر نشود که موجود دیگری میباید باشد که جهت او اشرف از جهت نورالانوار باشد تامنشاه صدور اشرف واخس هم دوبود پس در معلولات معلولی خواهد بود دارای جهت اشرف که از آن جهت اشرف موجود اشرف صادر شده باشد زیرا فرض این است که از نورالانوار موجود اخس صادر نشده است و او را بیش از یک جهت نیست.

وپیش از این بروجود انوار مجردهٔ مدبرهٔ درانسان برهان آوردیم ونور قاهر یعنی نوری که بالکل مجرد از ماده است [یعنی عقل] اشرف از مدبر بود و نیز ابعد از علایق ظلمات بود وینا براین عقل اشرف از مدبر بود و باز بنا براین واجب است که وجود او نخست بود آپس باید اعتقاد کرد که در بین نور اقرب و تواهر آو مدبرات و مودی بود که در عین ممکن بودن اشرف واکرم است وخارج از عالم اتفاقات است .

پس مانعی نیست که آنهارا[ یعنی موجودات اشرفرا] صفاتی بود اکمل و انم<sup>1</sup> .

وسپس آنها عجایب ترتیب ونظام وجود است که در عالم ظلمات ویرازخ است [ و باندازه ایست که عقول بشر بدانها محیط نشود]، ونسبت هائی که بین انوار شریفه است اشرف از نسبت های ظلمانیه است می واجب است که نسبت های نوریه قبل از نسبت های ظلمانیه بودا.

و پیروان حکمت مشاء خود بوجود عجایب ترتیب درعالم برازخ فلکی و عنصری اعتراف کردهاند ولکن عقول را در ده عقل منحصر کردهاند و بنا برتواعد

<sup>(1)</sup> يعنى اشرف از نفس بود.

<sup>(</sup>٢) بنابر قاعدة اسكان اشرف.

<sup>(</sup>م) يعنى عقول وافلا ك.

<sup>(</sup>٤) يعنى نقوس فلكيه .

<sup>(</sup>ه) يعنى خارج از عالم عناصر بود.

<sup>(</sup>٦) یعنی چون کمالات آنها ذاتی است وخارج از عالم اتفاقاتند مانعی نیست که آنها را کمالاتی بود اکمل واتم از موجوداتی که در عالم اتفاقات است.

<sup>(</sup>۷) یعنی پس از نظام وجودی که در عقول وننوس است نظام وجود عجیمی در عالم ظلمات است،

<sup>(</sup>۸) بعنی نسبت هائی که از اشراقات وشعاعات وجز آنها در ترتیب نظام وجود انوار است اشرف از نسبت هائی است که در نظام وجودی طبیعت جسمانی است.

<sup>(</sup>٩) بنابر فاعدهٔ اسکان اشرف.

آنان واجب است که عالم برازخ اعجب واطرف [طرفه تر] ونیکوتر باشد ازلحاظ ترتیب و نیز حکمت درآن بیش از حکمت در عالم عقول باشدوالبته این امر درست نیست زیرا عقل صریح مکم می کند که حکمت در عالم نور و لطائف ترتیب و عجایب نسبتهائی که واقع در عالم انوار است بیش از آن چیزی باشد که واقع در عالم ظلمات است و بلکه عالم ظلمات سایهٔ از عالم انوار بود.

واین اس یعنی وجود انوار تاهره و اینکه مبدع کل نور محض است واینکه ذوات اصنام از جمله انوار قاهره اند از اموری است که آنان که در زمرهٔ مجردین اند واز کالبدهای وهیاکل خود منسلخ شده اند بارها خودمشا هده کرده اندا.

و سپس بمنظور اثبات آن برای غیر خود طلب برهان کردهاند" .

وهیچ اهل شهود و تجریدی نبود مگر اینکه بدین امر اعتراف خواهد کرد، و بیشتر اشارات انبیاء و اساطین حکمت باین امر بود و افلاطون و کمانی که قبل از او بودند مانند سقراط و کسانی که نیز سابق بر او بودند بمانند هرمس و آغاثاذیمون وانباذقاس همگی برای عقیده بودند و بیشتر آنانخود تصریح کرده اند که آن انوار را در عالم نور بدیده اند و همهٔ حکمای فرس و هند برهمین عقیده اند و هنگامیکه ترمید یک یاد و شخص در امور فلکی معتبرباشد. چگونه گفتاراساطین حکمت و نبوت براسری که درارصاد روحانی خود مشاهده کرده اند معتبر نباشد.

ونویسندهٔ این سطور خود درگذشته شدیداً از طریقهٔ مشائیان درانکارتکنر انوار طولیه وعرضیه دفاع میکرد و بطریقهٔ آنان در حصر عقول عشره مینی مفرط

<sup>(</sup>١) يعنى برأى اين كروه (ز اولياء اله واهل كشف وشهود بالمشاهده والعيان ثابت شده است وخود بديده اند.

<sup>(</sup>۲) یعنی برای پیروان خود آن پیروانی که اهل تجرید وستاهده نبودهاند وستاهده تکردهاند.

<sup>(</sup>۲) در عبارت مسامحه است یعنی تصریح کردهاند که در هنگام انسلاخ کالبد و کاشفه عالم انوار را مشاهده کردهاند.

داشت ومصر بر این امر بود اگر نه این بود که برهان پروردگار خودرا ندیدهبود! [همچنان در خلالت وگمراهی بود].

وکسی که باین امر تصدیق نکند' وبرهان هم ویرا قانع نکند براوست که ریاضت کشد و در خدمت ارباب مشاهدت در آید باشد که براو خطفهٔ واقع شود که انوار ماطعهٔ عالم جبروت وذوات منکوتیه وانوار مجرده را که کسانی مانند هرمس و افلاطون بدیده اند اندریابد ونیز اضواه مینویهٔ که سرچشمهٔ های دخره والرأی است و حکیم زردشت از آن ،خبر داده است و خلسهٔ پادشاه صدیق یعنی کیخسرو مبارك برآن واقع شده است خود آنرا مشاهده کرده اندریابد.

وحکماء فرس همه براین امر متفق اند تا آنجاکه برای آب بنزد آنان ماحب صنعی از عالم ملکوت بود که آنرا «خرداد» نامیده اند وهمچنین برای اشجار که «مرداد» نامیده ویرای نار که اردیبهشت نامیده اند [که عفل مدیر نوع نار است] .

وآن ها همان انواری است که انباذقلس وجزآن بدانها اثنارت کردهاند وزنهارگمان مبرکه این بزرگان که خود صاحب دانش و بصیرتند چنین گفته باشند

<sup>(</sup>۱) یعنی اگر برهانوراهنمائی خدا نبود به طریقهٔ اشراق ، همچنان برهمان عقیدهٔ سیهودم وهنوز براین بودم که عقول سنحصر در ده تااست وبانوار ستکثرهٔ طولیه وعرضیه سعتقد نبودم وبارباب انواع وسئل نوریه نگرویده بودم.

<sup>(</sup>٧) يعنى به مشاهدات اهل شهود.

<sup>(</sup>۳) یمنی براین اسر کهبرای هرنوعی از افلاک و کواکب ویسائط عنصریه وسر کبات آن ربی است در عالم نور وآن عقل مجردی است که در آن نوع است وحضرت رسول نیز بابن اسر اشارت کند که ان لکل شی سلکاً حتی قال ان کل قطرة من العطرینزل معها سلک و همهٔ حکما عقرس بوجود ارباب انواع اعتقا دارند تا آنجا که برای آب ربی از عالم ساکوت قائلند و برای اشجار و برای نارو..قطب می ۲۷۲.

<sup>(</sup>٤) وآن يعني ارديبهشت عقلي بود مدبر نوع نار وحافظ آن.

<sup>(</sup>ه) یعنی همان ارباب انواعی است که انباذ تلی و دیگران مانند هرمس، فیشاغورس وعیره بانها اشاره کرده اند.

که مثلا انسا نیت را وجودی عقلی بود که صورت کلی انسان بود و بعینه موجود در کثیرین بود، چگونه ممکن است اینان تجویز کرده باشند که چیزی متعلق بماده نباشد و بعینه موجود درماده بود.

وباز چگونه ممکن است که یک چیز بعینه موجود در موارد بسیارواشخاص بی شمار بود و نیزگمان مبر که اینان چنین داوری کرده باشند که صاحب صنم [ورب النوع] انسانی مثلا برای خاطر صنمی که مندرج در تحت اوست موجود شده باشد [و در حقیقت معلول او باشد] تا اینکه آن صنم قالب آن نور مجرد بود [که رب او است] تزیرا اینان خود از همهٔ حکماء شدید تر مبالغه می کنند دراینکه موجود عالی برای خاطر موجود سافل موجود نمی شود چه آنکه اگر چئین باشد [که عالی که رب النوع است برای خاطر نوع حاصل شده باشد] بناچار ملتزم باین امر خواهند شد که برای مثال مثالی دیگر بود تابی نهایت [یعنی باید ملتزم شوند که برای رب النوع که صورت مشخص در قالب است مثال دیگری بود ...] م

ونیزگمان مبرکه اینان براین اسر داوری کرده باشند که ارباب انواع سرکب اند تا آنکه گفته شود که لازمهٔ آن این است که دروقتی از اوقات منحل و

<sup>(</sup>۱) یعنی آن عقل مشخص صورت کلی انسان باشد منظور از عقل یعنی ربالنوع است که عقلانی است.

<sup>(</sup>۲) یعنی ربالنوع که امری است عقلی از جنس مجردات ولکن فردی مشخص است.

<sup>(</sup>۳) زیرا گفته اند قالب صورت است ورب النوع معنی و هریک از ارباب انواع روح انواع جسمانیه است و صنم که نوع باشد کالبد است و آن فرد عقلی روح او.

<sup>(</sup>٤) يعنى اهل ذوق واشراق.

<sup>(</sup>ه) تااینکه ربالنوع قالب برای ربالنوع دیگر باشد بنابر این که هر سکنی باید قالب برای دیگری باشد که معنی اواست. بطور کلی گویند هر سکنی سوجود قالب برای چیزی است که معنی او است زیرا صورت بدون معنی درست نیست. وبنابر این لازم آید که برای رب النوع که خود صورت است رب النوع دیگری باشد که معنی آن باشد وبناچار آن رب النوع هم عقل مشخص وصورت است سیسی او راهم رب النوع دیگر است.

<sup>(</sup>٩) اهل دُوق واشراق،

تباه گردد'. و بلکه [ به عقیدهآنان] ارباب انواع ذواتی بسیط نوری و پایدار بخود میباشند اگر چه اصنام آنها متصور نبود مگر مزکب واز شرط مثال معاثلت از تمام وجوه نمی باشد'.

زیرا مشائیان خود پذیرفته اند که انسانیت در ذهن مطابق باکثیرین بود" درحال که انسانیت ذهنی مثال انسانی است که در خارج است باینکه د انسانیت ذهنی مجرد وانسانیت عینی غیر مجرد بود وانسانیت ذهنی نه متقدر بود نه متجوهر برخلاف انسانی که در خارج بود .

پس از شرط مثال معاثلت بالکل نبود و نیز [ازاین امر که گویند برای هرنوع جسمانی مستقلی رب النوعی بود دارای هیأت نورانی وروحانی لازم نمی آید که] آنان ملتزم شوند باینکه برای حیوانیت نیز مثالی بود و همچنین مثلا برای صاحب دوپا بودن و یلکه منظور آنان این است که برای هرچیزی که مستقل بوجود بود مثالی

<sup>(</sup>١) چون هرمر كبى منحل باجزاء خود شده ومتفرق شود.

<sup>(</sup>۳) از اینکه ربالنوع مثال نوع است لازم نمیآید که از تمام جهات بانوع خود مماثلت داشته باشد حتی در ترکیب ومادیت وجز آنها.

<sup>(</sup>۷) در تعریف نوع گفته اند مفهوسی است سوجود در دُهن و کلی و منطبق برافراد زیاد و مثلا انسانیت دُهنی منطبق است برزید، عمر، بکر وغیره.

<sup>(</sup>ع) منظور این است که انسانیت دهنی هم مجرداست وهم غیر متقدر است وهم غیر متعدر است وهم غیر متعدر متجوه مروحال اینکه انسانیات خارجی هم متعدر است وهم مادی وهم متجوهر ومع ذلک انسانیت دهن سال انسانیت خارجی است پس مایین سال ومسئل سمائلت از تمام وجوه لازم نیست. البته قائلان به سئل افلاطونی چنین نگویند که برای هرچیزی سالی بود وسئلا برای هرانسانی سالی بود ویرای هرعضوی وهر صفتی از او نیز سالی بود ویلکه گویند برای هرنوع جسمانی سنتهای رب النوعی است که هرگاه سایه آن در عالم جسمانی واقع شود سایه آن همان نوع بود باتمام خواص وصفاتش. قطب ص ۲۰۰۰.

<sup>(</sup>ه) از این گفتار که گویند برای هرنوعی مثالی است سازم باین امر نمیشوند ویا از این گفتار که گویند برای حیوانیت ویا برای انسان باتید دوپا داشتن هم مثالی باشد. زیرا برای هر نوعی نه برای هر چیزی مثالی بود.

است و امری است از جهان قدس که باوی مناسب بود وبنابراین مثلا برای بوی مشک مثالی نبود ویرای خود مشک مثالی دیگر ا

ویلکه نور قاهری بود در عالم نور معض وبا هیأت نوری از اشعهٔ عقلی و با هیأتی دیگر از نوع معبت لذت وقهر که چون سایهٔ آن نور قاهر [خاصیا مثال و ربالنوع آن] دراین عالم افتد [همأن سایه]صنم آن[مشک و با رایحهٔ خود ویا مثلا شکر بود با طعم خود ویا صورت انسانی بود با اختلاف اعضاء خود با حفظ همان مناسبتی که پیش از این ذکر شد".

و در سخنان پیشینیان تجوزات و مجازاتی است [که باید حمل برمقاصد آنان شود که ماگفته و خواهیم گفت] و نیز متقدمان از حکما منکر این امر نمی باشند که محمولات صرفا اموری دهنی است و کلیات موجود دردهن اند و و معنی گفتار آنان که گفته اند و رعالم عفل انسانی بود کلی، یعنی نور قاهری بود که در او شعاعهای گوناگونی بود متناسب [ با اصنام در این عالم] و سایه او در عالم مقادیر عبارت از صورت انسان است ، و البته آن نور قاهر کلی است و لکن نه بمعنی آن کلی که مقول بر کثیرین است . بلکه باین معنی است که نسبت باعداد مندرج در تحت خود متساوی الفیض بود آن چنان که گویا کلی بود واو اصل انواع بود واین آن کلی نسبت که نفس تصور معنی آن مانع از وقوع شرکت بین کثیرین نباشد .

<sup>(</sup>١) مانند جواهر.

<sup>(</sup>۲) یعنی مناسبتی که در انوار مجرده موجود است و مقتضی صورت این عالم است.

<sup>(</sup>م) یعنی در کلمات حکماء بزرگ قبل از ارسطو وجز آنها مجازاتی است که باید حمل برآن معنائی شود که ماگفتیم نه آنچه مشائیان گویند.

<sup>(</sup>٤) نه در خارج زیرا اگر در خارج موجود باشند باید مشخص به هویتی باشند ودر این صورت مقول برکثیرین نشوند. قطب ص ۲۰۰۰.

<sup>(</sup>ه) بعنی متقدمان از حکماه.

<sup>(</sup>۲) پس معنی گفتار آناناین است که نور قاهری بود چنین وچنان که هرگاه سایه آن در عالم مقادیر افتد صورت انسانیت بود.

زیرا آنان خود گفته اند [ومعترفند که برای آن نور قاهری که ربالنوع است] ذاتی بود متخصص واو عالم بذات خود بود و با این توصیف چگونه میتواند یک معنی عامی باشد ۲.

و همین طور هرگاه درافلاك، كرهٔ راكلی وكرهٔ دیگر را جزئی نامند منظور آنان كلی مشهور در علم منطق نبود و بنابراین دراین مورد هم همین طور فهم كن أ

واماآنچه پارهٔ از مردم دریاب اثبات مثل حجت آورده و گفته اند که «انسانیت ازآن جهت که انسانیت» بود کثیرو متکثر نبود و بنابراین واحد بسود [والا لازم آید که شخص واحد انسان نباشد] سخنی نادرست بود زیرا انسانیت از آن جهت که انسانیت است نه مقتضی وحدت بودنه کثرت و باکمه مقول [ومحمول] بر هردو بود و واگر از شرایط مفهوم انسانیت وحدت باشد لازم آید که مقول بسر کثیرین نشود و چنین نیست که هرگاه انسانیت مقتضی کثرت نباشد لااقتضاء کثرت آن بعینه عبارت از اقتضای وحدت آن بود [تا اینکه لازم آید که واحد بود] و چنین نیست که اگرانسانیت مقتضی کثرت نباشد لااقتضای پشرت مقتضی وحدت باشد و بلکه نقیض کثرت لاکثرت بود نه وحدت وعدم اقتضای کثرت عبارت از اقتضاء لاکثرت بنود و در این صورت جایز است نبود و و در این صورت جایز است که بالاانتخای وحدت هم صادق بود و [پس مقتضی کثرت بود نه وحدت].

<sup>(</sup>١) يعنى ستقدمان كه اساس كلام از آنها است.

<sup>(</sup>۲) یعنی آن نور قاهر ویارب النوع داری داتی مشخص وستخصص است.

<sup>(</sup>٧) بطوريكه مانع از وقوع شركت نباشد.

<sup>(</sup>ع) یعنی در سورد رب النوع ویارب الصنم هم همین سعنی را بدان که منظور آنان کلی شهور در منطق نیست همچنانکه در هیأت نیست و بنابر این سنظور از کرهٔ کلی و جزئی چیز دیگری است مثلا کرهٔ کلی که گویند یعنی کرهٔ که سشتمل برچند کره است که در هریک هم کواکبی هست.

<sup>(</sup>۵) یعنی هم برواحد وهم برکئیر.

<sup>(-)</sup> زبرا نقیض اقتضای چیزی عبارت ازلااقتضای آن چیز می باشد نداقتضای عدم آن چیز.

<sup>(</sup>پ) نه اقتضای لاکثرت که عبارت از وحدت بود تااینکه سنوع باشد صدق آن بالا اقتضای وحدت که سمتلزم وحدت باشد.

وآنگهی برفرض تسلیم منتج نخواهدبود [کهانسانیت واحده موجود درخارج باشد] زیرا آن انسانیت واحدهٔ که مقول برکل است موجود دردهن بود ودر حمل بر اشخاص خارجی نیازی به صورتی دیگر ندارد".

و آنچه دراثبات مدعای آنان گفته شده است که: اشحاص تباه میشوند و نوع همچنان باقی خواهد ساند موجب نمی شود که آن نوع باقی امری کلی بسود قائم بذات خود<sup>4</sup>.

و بلکه خصم را رسد که گویدآن اس باقی عبارت از صورتی بودبنزد عقل و در مبادی نوریه و البته امثال اینگونه براهین اقناعی است [نه حقیقی و واقعی و خطابی است].

و اعتقاد افلاطون و ارباب مشاهدات دراین باب براینگونه اقناعیات نیست و بلکه برامر دیگری بود.

افلاطون گوید: من شخصاً در هنگام تجرد[از کالبد خود] افلاك نورانی را بدیدم مان افلاك نورانی که افلاطون گوید بعینه همان آسمانهای بالائی است

- (١) يعني برفرض كه اين دليل پذيرفته شود.
  - (۲) یعنی مقول برکثیرین است.
- (س) یعنی غیراز صورت منطبعهٔ در ذهن تااینکهآن صورت دیگر اسری خارجی و قائم بخود باشد که مثل باشد.
- (ع) اساس این کلام این است که اشخاص هرنوعی تباه میشوند ونوع باقی است پس کلی است پس انواع با کلیت خود باقی میمانند، واز این مطلب لازم نمی آید که آن اس باقی که کلی است قائم بذات خود باشد زیرا ممکن است قائم بغیر باشد وباقی هم باشد.
  - (م) نەصورت قائم بدات خود.
  - (٦) ودر حقيقيت برهان نيست.
- (۷) یعنی برکشف وشهود وسپس برهان والبته اهل کشف وشهود نیازی ببرهان ندارند نهایت برای اثبات آن برای پیروان خود متوسل به برهان میشوند.
- (۸) یعنی عقولی را دیدم که افلاک را مئور کرده بود ویا عقولی را دیدم که بعضی از لحاظ شدت نورانیت محیط بربعضی بود مانند افلاک وگرنه افلاک بدان مان نورانی تبود در هرحال در عبارت تسامح است.

كه بارة ار سردم در قياست خود مشاهده ميكننداكه فرسود «يوم تبدل الارض عيرالارض والسموات ويرزونه الواحد القهار».

واز جمله چیزهائی که دلالت براین می کند که آنان معتقدبودهاند کسه مبدع کل و همچنین عالم عقل از نور است گفتار صریح افلاطون و اصحاب اوست که «نور محض عبارت از عالم عقل بود».

و وی از خود حکایت کند که در پارهٔ از حالات خود حالی برای او حاصل می شود که خودرا خلع بدن کرده مجرد از هیولی؛ میشود ودر ذات خود همه نور و بهاه بیند وسپس ارتقاء میابد تا بعلت اولای الهی که محیط به کل است متصل می شود. وبه حالتی درمیآید که گویادر ذات علت اولی نهاده شده است وباو در آویخته است ونور عظیم را در موضع شاهی الهی می یند این است مختصری از حکایت افلاطون در بارهٔ خود تا آنجا که گوید:

آن نور، فكر والديشه مرا از من محجوب كرداند مي

و شارع عرب وعجم چنين گفته است كه « ان شه سبع وسبيعن حجاباً من نور، لو كشفت عن وجهه لاحترفت بسبحات وجهه ما ادرك بصره» ونيز باو وحي فرمود كه «الله نورالسعوات والارض» ونيز حضرت رسول فرمود نده ان العرش من نورى»

<sup>(</sup>۱) چنانکه در قرآن بدان اشاره شده است.

<sup>(</sup>۲) یعنی حکمای اقدم.

<sup>(</sup>م) يعنى هم مبدع كل توراست وهم عالم عقول.

<sup>(</sup>٤) يعنى جسم خود را رها ميكند ومجرد ميشود.

<sup>(</sup>ه)اصل این حکایت را در پاره از کتب ارسطو بنام ارسطو نقل کردهاند لکن قطب گوید این حکایت با مکایت را گوید این حکایت باشد و بطور پکه قطب گوید در تلویحات نیز این حکایت را شهاب الدین آورده است. قطب ص ۲۷۸.

<sup>(</sup>٦) منظور عقبرت رسول اكرم است.

<sup>(</sup> v ) برای خدا هفتاد مجاب از نور بود که هرگاه آن مجابها از روی وی برگرفته شود تجلیات ازلیهٔ وجه وی هرچه بدیدش آید بسوزد.

<sup>(</sup>۸) یعنی به مغیرت رسول،

<sup>(</sup>۹) خداوند نور آسمانها وزمين بود.

واز جعله ادعیهٔ نبویه که ضبط شده است این است «با نورالنور قداستنار بنورك بنورك اهل الارض، یا نهر کل نور، خامد بنورك کل نوره، ،

و از جمله دعاهائی مائوره این است « أسألک بنور وجهک الذی ملاء اركان عرشک» آ.

و من اینگونه چیزهارا نه بدان آورم که برهان باشد ویلکه تا بدان تنبهی کرده باشم و گرنه شواهد ویرهان برآنچه گفتم از کتب آسمانی وسخنان حکمای اقدم بی شمار است.

#### قاعده در جواز صدور بسيط از مركب

از نور قاهر روا بود که باعتبار اشعهٔ که دراوست [یعنی اشعهٔ که فائض از نورالانوار است] امری صادر شود که مماثل باآن [قاهر] نبود بلکه آن گونه چیزی صادر شود که از پارهٔ از اعلین [یعنی قواهر طولیه] صادر میشود و بلکه امری از قاهرات طبقهٔ طولیه امری که مربوط به آن طبقه باشد صادر نمی شود و بلکه امری صادر میشود که مربوط به طبقهٔ عرضیه است] واین امور باعتبار وجود انوار کثیرهٔ شداریرا شعاعیهٔ که دراوست صادر میشود پس این انوار بمنزلهٔ جزءالعلة خواهد شد[زیرا

<sup>(</sup>۱) یانورالانوار همهٔ سوجودات آسمانی بئور تومنور شدهاند و کسب نور کردهاند و همهٔ اهل زمین از ضوء توروشن شدهاند ای نور هرنوری، هرنوری در جهان بنور تو خاسوش ساید یعنی در برابر نور تو.

<sup>(</sup>۷) بار خدایا از تو استفانت وسسالت میکنم بحل نور روی تو آن نوری که ارکان عرش تورا پر کرده است.

<sup>(</sup>۳) یعنی از اشعة که از ناحیه تورالانوار در نور قاهر یعنی عقل حاصل شده است امری بدید آید که معاثل بامنشا صدور خود یعنی نور قاهر نباشد.

<sup>(</sup>٤) یعنی امری بوجود آید که مثل امری بود که از عقول طولیه صادر میشود یعنی مانند انوار عرضه بود و بالاخره مراد او این است که از نور قاهر سمکن است انوار طبقهٔ عرضیه صادر شود واز طبقهٔ طولیه تجاوز کند نه آنطور که ارسطو گوید که سراتب وجود را در طبقهٔ طولیه عقول متوقف کرده است.

دراین صورت مجموع مرکب از ذات واشعهٔ که در آنها است علت خواهد بود] پس از آن مجموع مرکب معلولی صادر میشود مخالف بااو [دربساطت و نرکیب واین همان امری است که میخواهد ثابت کند که از نور قاهر روا بود که باعتبار اشعهٔ که در اوست امری صادر شود که مماثل بااو نبود] .

سپس آن معنول ازیک طرف از اشعهٔ که علت او نور پذیرفته است نوری می پذیرد واز طرفی، دیگر از ناحیهٔ علت خود شعاع وی فزون میشود و بدین ترتیب اختلافات بسیاری در قواهر حاصل میشود وینابراین هم جایز بود که از مجموع چند امر چیزی حاصل شود بجز آن چیزی که ازیکان یکان آنها حاصل می گردد . وهم جایز بود که امری بسیط از اشیاء مختلف حاصل شود ! .

<sup>(</sup>۱) یعنی مخالف باآن بود در بساطت وتر کیب زیرا این امر علتی خواهد بود مرکب از ذات قاهر اعلای طولی وانوار شعاعی که در اوست ومعلول آن بسیط بود ودر طبقهٔ اسفل و عرض زیرا تمام موجودات طبقهٔ عرضیه بائطاند واز علل مرکبهٔ که مرکب از ذات واشعهٔ طولیه اند بوجود آمدهاند، البته طبقهٔ طولیه بحسب ذات بسیطاند و باغیارات دیگر مرکب اند وهمین نور بسیطی که از انوار طولیه صادر میشودخود بدان جهت که اشعه قبول میکند باز مرکب میشود واز و نیز بسیطی دیگر صادر میشود که در او اعتباراتی قهری پدید میاید و مرکب میشود وازونیزامری دیگر مرکب صادر میشود تابمرتبهٔ رمد که بسیار ضعیف شود و دیگر مرکب مادر میشود تابمرتبهٔ رمد که بسیار ضعیف شود و دیگر مقضی صدور چیزی نشود.

<sup>(</sup>۲) وبدین ترتیب از مجموع آن دو که مخالف بامجموع اول است معلول دیگر مخالف باعلت خود پدید آبد.

<sup>(</sup>ب) نه در حقایق آنها بلکه در اموری که خارج از حقیقت آنها است زیرا قبلا روشن شد که همهٔ انواردر نوریت یک حقیتاند واختلاف در آنها به کمال ونقص وشدت وضعف بود ونوع اختلاف در آنها مانند اختلاف اشخاص یک نوع است که در عوارض بود. قطب ص

<sup>(</sup>۶) یعنی از اشیائی چندکه در عوارض وامور خارج از ذات مختلف باشند وبنابر این جایز است که از بعضی از قواهر اعلین یاعتبار ذاتشان واشعهٔ که در آنها است نوری مجرد و باجوهری بسیط جسمانی صادر شود.

### هاعده در بیان اقسام ارباب انواع ا

ویعضی از فواهر نازله نزدیک به نفوساند وهمانطور که پارهٔ از نفوس در تصرف در کالبد نیاز بوساطت روح نفسانی دارند و پارهٔ دیگر از جهت شدت نقصان حتی بآن هم نیازی ندارند مانند نفوس نباتی [وهمانطور که] پارهٔ از معادن نزدیک به هیئت نباتند مانند مرجان و پارهٔ از نباتات نزدیک به حیوانند مانند خرما و پارهٔ از حیوانات از لحاظ کمال قوت باطنی وجزآن نزدیک بانمانند مانند میمون وغیره. بنابراین مرتبهٔ نازل از هرطبقهٔ عالی نزدیک به مرحلهٔ نخستین طبقهٔ سافله در تمام موجودات آنچنان است که نزدیک بمرحلهٔ نخستین طبقهٔ عالی خود بود ویراین اصل است که پارهٔ از انوار متصرفهٔ انسانی آنچنان است که گویا عقل بود ویراین اصل است که پارهٔ از انوار متصرفهٔ انسانی آنچنان است که گویا عقل بود ویراین اصل است که پارهٔ از انوار متصرفهٔ انسانی آنچنان است که گویا عقل بود ویراین اصل است که پارهٔ از انوار آن چنانند که گویا نفس بعضی از حیوانات بود .

و نیزبرهمین اساس است که پارهٔ ازقواهرنا زله و آنچنانند که گویا نور متصرفند و شایسته و سنحق نبود که فرود تر ازو نور مجرد دیگری بود که او متصرف درآن

<sup>(</sup>۱) در بیان این است که بین ارباب اصنام (بعضی از آنها) وبین اصنام ، نور متصرنی واسطه میشود وبین بعضی دیگر بااصنام آنها نور متصرنی واسطه نیست.

<sup>(</sup>۲) یعنی بعضی از عقول سافله چنانکه گفته شد که انوار عقلیه در سرتبهٔ نزول ضعیف سیشوند ودر سرتبه صعود شدید سیشوند ودر سرتبه نزول یانجا رسند که بعضی از شدت ضعف در افعی نفس قرار میگرند که گویا نفس ناطقه اند ویالاخره بانجا رسند که انوارعا رضه شوند وقائم پذات خود نیاشند .

<sup>(</sup>۳) اول مانند نفس حیوانی دوم مانند نفس نباتی که احتیاجی بنوسط ندارد ازلحاظ شدت نقص که در آن بود.

کر (٤) یعنی آن چنان در سرتبهٔ عالی است که گویااز طبقهٔ عقول است سانند نفوس کاسلان از انبیا واولیاه وحکماه. قطب ص ٤٨٤.

<sup>(</sup> ه ) يعني عقول سافله .

<sup>(-)</sup> یعنی نفس متصرف در صنمی بود که ستعلق باو است نه نور قا هر از کثرت نزول .

بودا از جهت نقصی که درجواهر اوست. و گرچه در مراتب سافل انوار تاهره ، جهات اشراقات متضاعف میشودجز اینکه آن ضعفی که درجوهریت آنها بسبب نزول و تنزل حاصل میشود، بواسطهٔ نور مستعار [وستفاد] جبران نخواهد شد تحصوصاً که آن نور[یکه براو اشراقات تابش کند] از جعله عوالی باشد.

پس انوار قاهرهٔ که موجب وجود عناصراند تنها عنایتی به عناصر دارند"
باین معنی که بین آن انوار وبین صئم آنها واسطهٔ دیگر از قبیل نور متصرف نبود و
این امر یکی از جهت نقص و قصور آنها است [که موجب محرومیت آنها است] از
افادهٔ نور مجرد متصرف" و دیگر از جهت عدم استعداد صنم آنها است وهمین طور
است حکم غیر عناصر یعنی مرکبات جمادی د.

<sup>(</sup>۱) یعنی آخرین مرتبهٔ نازل انوار همان بود که نفس متصرف در صنم است ودیگر نبست از جهت نقصی که در جوهر او است.

<sup>(</sup>۲) جملهٔ از جهت نقصی که در جوهر اوست نتیجه ماقبل است یعنی از جملهٔ « همانطور که پارهٔ از نفوس در تصرف احتیاج به توسط روح نفسانی دارند و یعضی از شدت نقص احتیاجی بانهم ندارند. وقواهر نازله چنین وچنان...» پس جملهٔ از جهت نقصی که در جوهر اوست به همهٔ مراتب یرمیگردد. قطب ص ۲۸۶.

<sup>(</sup>م) مثل اینکه کسی گوید سمکن است ضعف نزولی آنها بواسطه نوری که از ناحیهٔ اشراقات طولی بانها میرسد جبران بشود.

<sup>(</sup>ع) یعنی خصوصاً اینکه آن نور نازل که براو اشراق متواتر میشود از جملهٔ انوار عالیه باشد که ضعف او قابل جبران بواسطه انوار نازلهٔ عرضیه واشعات عارضه نبود.

<sup>(</sup>a) یعنی بواسطهٔ متوسطی دیگر متصرف در عناصر نبوند در حقیقت تنها از توجه و عنایت آنها عناصر موجود و پایدارند واگرچه متصرف در عناصر نمیباشند بواسطهٔ متصرف دیگر یعنی عنها به عناصر عنایت دارند نه آنکه متصرف در عناصر باشند بواسطهٔ متصرف دیگری یعنی واسطهٔ دیگر در کار نیست ،

<sup>(</sup>٦) یعنی این اس یکی از ناحیهٔ قصور ونقص آن انوار است که نور متصرف دیگری را نتوانند در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد صنم استاز قبول نور متصرف واسطه ازیراقبول کردن نور متصرف نیاز همزاج دارد وآنهم متوقف برعناصر وجمادات سر کبه است. قطب ص ٥٨٥٠.

<sup>(</sup>٧) يعني ماتند عناصرند.

#### فصل در بیان عدم تناهی آثار عقول و تناهی آثار نفوس

البته گمان مبرکه انوار مجرده را اعم از قواهر ومدبرات مقداری باشدا زیرا همچنانکه بیان شد هرامر متقدری برزخی بود [وهر امری برزخی] ذات خود را دراك نمی کند و وبلکه انوار مجرده عبارت از انواری بسیطاند که بوجهی از وجوه در آنها ترکیب نبود و همهٔ آنها در حقیقت نوریه یکسان و مشترك اند همچنانکه بدانستی و تفاوت بین آنها به کمال ونقص بود ونقص در حقیقت نوریه بآنجا رسد که قائم بنفس خود نبود و وبلکه هیاتی بود در غیر خود و وتشنیع مشائیان که قائم بنفس خود نبود آدرعالم اجسام] کیفیت وعرض بود وینا براین چگونه میتواند گویند و بود و هرگاه نوری از انوار بی نیاز از محل بود همهٔ انوار نیز باید بی نیاز از محل بود همهٔ انوار نیز باید بی نیاز از محل باشند اصل واسامی ندارد ...

زیرا بی نیآزی پارهٔ از انوار از محل ازجهت کمال او بود و کمال او بسبب جوهریت او یود و فایت نقص نور بسبب عرضیت او واضافت او به محل بود.

واز نقصان اسری، نقصان میزی دیگر که باآن ازوجهی مشارك بود لازم نمی آید و دراین هنگام باید گفت که تفاوت بین مشار کات گاهی بمقدار بودو گاهی

<sup>(</sup>۱) یعنی دارای مقدار نمی باشند.

<sup>(</sup>٧) زيرا شرط ادراك خود را تجرد از ماده است.

<sup>(</sup>س) بیان شد که انوار مجرده در سرتبهٔ نزول بآنجارسند که قائم به نفس خود نباشند و بلکه متصرف در کالبد و متعلق به ابدان و ساده باشند.

<sup>(</sup>٤) مانند أنوار عارضه.

<sup>(</sup>ه) طائفة از مشائيان.

<sup>(</sup>٩) يعنى انوارموجود در عالم اجسام عرضندوقائم به سحل سانند انوار سار كان وجز آنها .

<sup>(</sup>٧) يعنى تشنيع آنان بى اصل واساس است.

<sup>(</sup>٨) مانند نور عارض ازجهت عرضيت او.

<sup>(</sup>۹) آن چیز دیگر مانند انوار قواهر طولیه زیرا تنها وجه مشارک بین انوار مجردهٔ قائم بذات خود وانوار عرضی قائم بمحل نور بودناست لکن یکی کمال جوهری دارد وآن دگر ناقص بود ونقصان جوهری دارد.

به عدد وگاهی دیگر بشدت و کمال وچون در نورمصباحی مقدار واندازهٔ آن چیزی که حامل شعاع آن بود و حتی گاهی حوامل شعاع از لحاظ تعداد وعدد بیش از حامل نور بود . بنابراین موجیت نور مصباحی نسبت به حصول شعاع بیر نعو که فرض شود ثابت بود و تفاوت نوریت [بین علت ومعلول مذکور] نبود مگر بواسطه اشدیت و کمال آزیرا نور مصباح شدید تر از اشعه های واقع بر دیوار است ] . پس شدت و کمال نورالانوار نامتناهی بود و هیچ چیز براو از راه احاطت، تسلط نیابد .

و احتجاب او از ما ،هم بسبب کمال نور اوبود وهم بسبب ضعن قوای ما بود، نه بواسطهٔ خفاء وپوشیده بودن وی ، وشدت نورانیت او بحدی و مرزی متعین وستخصص نمیشود ناتوهم این معنی سمکن باشد که ورای او نوری دیگر بود و در نتیجه برای او حدی و تخصصی بود که مستدعی سخصص و قاهری دیگر بود و برای او.

<sup>(</sup>۱) هرگاه اشتراک در جسمیت باشد تفاوی بخداراست واگر اشتراک در نوع بود تفاوت بعدد است.

<sup>(</sup>۲) موقعی که اشتراک در حقیقت بود وافراد آن بالذات مختلف باشند نه به فصول و وعوارض سانند اشتراک در حقیقت نوریه ومقدار چنانکه بیان شدکه اختلاف در مقدار بزرگ و کوچک هم بازگشت به نقص و کمال کند.

<sup>(</sup>٣) يعنى نتيله ويلكه شكل صنوبرى.

<sup>(</sup>ع) یعنی دیواری که شعاع برآن سی تابد وسقف و کف اطاق که بیش از حامل نورند یعنی زیاد تر از فتیله اند.

<sup>(</sup>ه) مانند ديوار، ستف، كف..

<sup>(-)</sup> اعم از اینکه موجب اشعة متعدده، شعله صنوبری چراغ بود یاعتل نیاض که از جهت استعداد دیوارها بامقابله با آن از عقل نیاض فبول اشعه کند.

<sup>(</sup>٧) تهراً نور چراغ اشد واكمل از شعاع ديوار بود نه آنكه بزرگتر باشد تاتفاوت بمقدار بود.

<sup>(</sup> $_{\Lambda}$ ) هریک از اتوار مجرده از راه احاطت براو سلطه نیابد.

<sup>(</sup>۹) که در نتیجه امری دیگر بود که اورادر آنحد نگهدارد زیرا این امر محال بود.

و بلکه نورالانوار بسبب نور خود قاهر بر همهٔ چیزها بود، پس علم او عامرت از نوریت او بود وقهر اونسبت بهاشیاء وفاعلیت عارت از نوریت نور بود [کهعبارت از افاضهٔ شعاع و تنویر از ناحیهٔ او بود] ولکن اشعهٔ و نور انوار قواهر مقربین متناهی بود آن گاه که منظور از تناهی دراینجا این بود که و نور انوار قواهر مقربین متناهی بود واو غیر متناهی بود واگر منظور این باشد که از شأن آنها این بود که آثار نامتناهی از آنها صادر شود. آنها نیز نامتناهی سیاشند و ما بزودی بر دوام برازخ فلکیه وحرکات دوریهٔ آنها برهان آوریم و نابت کنیم که اینگونه حرکات از لحاظ عدد نامتناهیند والبته آنار نور مدبررا نهایت واجب است زیرا هرگاه آثار انوار مدبره ازلحاظ قوت بی پایان باشد توقفی در علائق ظلمات ریرا هرگاه آثار انوار مدبره ازلحاظ قوت بی پایان باشد توقفی در علائق ظلمات ستاهیدالذوات وجواذب قوی وشوق طبیعی آنها حاصل نمی شود.\*

پس اگو نفس غیر ستناهی القوة باشد لازم آیدکه شواغل برزخیه آنها را از افق نوری که نسبتی با اجسام ندارد] بخود جذب نکند<sup>۲</sup>.

پس این حرکات دائمی که ناشی از انوار متصرفهٔ فلکیه بود[ازاینجهت نیست که توتهای نفوس آنها ناستناهی است بلکه دوام آنها] بمدد انوار قاهره بود .

<sup>(</sup>١) انوار طوليه وعرضيهٔ ديگر بجز نورالانوار.

<sup>(</sup>۲) یعنی در این فرض انوار قاهرهٔ دیگر نیز نامتناهیند. قطب ص ۸۸۸.

<sup>(</sup>٣) والبته آثار وحركات الهلاك كه ناستناهي است ناشي از آثار تواهر است يس تهرآ آثار عقول نيز ناستناهي است.

<sup>(</sup>٤) يعنى آثار نفوس فلكيه ويا انسانيه بايد متناهى باشد.

<sup>(</sup>ه) یعنی سیدانیم که ظلمات یعنی اجسام متناهی سیباشند وقوی وجواذب وشوق طبیعی آنها نیز متناهی است واگر فرض شود که آثار انوار مدبره نامتناهی باشد لازم آید که اجسام وقوای اجسام که ناشی از نفس مدبر فلک است نامتناهی باشد واین خلاف فرض است.

<sup>(</sup>٦) یعنی از افق نوری شواعل برزخی را خود جذب نکند زیرا بااین فرض مناسبتی ین انوار واجمام خمیسه نباشد پس تناسبی لازم است وآن متناهی بودن آثار نقوس وشواغل برزخیه است .

<sup>(</sup>٧) يعنى دوام آن به كمك أنوار قاهرهاست كه داراى قوت غير متناهى است.

که اورا قوت نامتناهی بود وآن کمال نوریت اوبود و ویون چنین بود پس نور ـ الانوار وراء مالایتناهی بود بعقدار مالایتناهی.

ودر نامتناهی چنانکه بیان شدگاه باشد که تفاوت راه بابد وهریک از انوار مدبرهٔ که واقع در برازخ فلکیه است نور قاهری که صاحب صنم اواست[بسبب شوق ، عشق، نور و سرور] مدد دهد و آن نور قاهر همچنان مدد جدیدی از نورالانوار بر نگیرد همچنانکه برهان آوردیم که در عالم انوار تجددی تصور نمی شود.

[باینکه مئلا برای آنها چیزی حاصل شود که فاقدند و بلکه فیض که هم از نورالانوار و هم از بعضی بربعضی واقع میشود دائم و سنتمروبریک و تیره است] بدانکه تضاءف اشراقات و نسبت آنها لابد سه بود موس مدعی نشوم و نگویم که همهٔ نسبتها در آنچه گفتم محصور بود و بلکه در عالم عقل وصقع ربوبی عجایبی بود که خرد آدمی مادام که متصرف در ظلمات است بدانها احاطت نیابد و هرامر شگفتی که دراین جهان فرض شود لطبنتر و شگفت تر آن در عالم عقل بسود . از جمله دلائل براینکه آنچه در عالم عقل است سکفت تر است تا آنچه دراین عالم از جمله دلائل براینکه آنچه در عالم عقل است سکفت تر است تا آنچه دراین عالم است آنکه: ما با خرد خود این مقدار از آن [کیفیات افعال نورالانوار و تدبیرات او]

<sup>(1)</sup> يعنى قوت ناستناهى اوكمال نوريت اوست.

<sup>(</sup>٧) يعنى چون توت انوار تاهره نامتناهي بود.

<sup>(</sup>۳) دنع توهم است از اینکه کسی گوید چگونه سمکن است که نورالانوار نوق نامتناهی باشد جواب میدهد که همانطور که قبلا بیان کردیم در هارهٔ سوارد درنامتناهی بودن هم تفاوت مراتب وجود دارد.

<sup>(</sup>٤) هرنور مدبر فلكي از ربالنوع خود كه نور تاهر است مدد گيرد .

<sup>(</sup>ه) که صاحب صنم او است،

<sup>(</sup>٦) یعنی مددی برمبیل تجدد وحدوث از نورالانوار نگیرد زیرا بیان شدکه در عالم انوار تجدد و تغیر منصور نباشد.

<sup>(</sup>٧) اشراقات عقول.

<sup>(</sup>۸) یعنی در سلسلهٔ آفرینش وجود اشراقات ونسب آنها ضروری است.

<sup>(</sup>٩) سكر آنگاه كه خلع تن وظلمات وعلائق جسمائي كند.

را اندر یابیم واگر در آن عالم نیز تنها همین مقداری که ما با حرد خود ادراك می کنیم باشد لازم آید که در عین حال ودرآن حالی که ما گرفتار ظلمات همتیم از راه قیاسات واستنباطات خود بتدبیر نورالانوار راهیافته باشیم واحاطت کلی یابیم واین امرمحال بود وبلاکه وجود مادر عالم ظلمات مانع بود از مشاهد ورؤیت عجایب آن عالم، آنچه ما اندر یابیم نمونهٔ بود از آنچه در خزائن غیب بود..

بدانکه چون متصور نبود که باوجود قهاریت نوری بمانند نور آفتاب، انوار ناقصهٔ دیگر بمانند انوار کواکب در تابش گاه آن نور قا از تأثیر سمتقلی در تابش خود داشته باشد وآن نور تام [که در مثل نور آفتاب است] در آن نأثیر بر نورناقص غلبه نیابد [یعنی نه متصور بود که انوار کواکب در جنب آفتاب تأثیر مستقل داشته باشند ونه متصور بود که مقهور قاهریت او نشوند] پس نورالانوار از جهت نامتناهی بودنت قاعل وغالب بر هر واسطه بود وهرآنچه از وسائط حاصل میشود فعل او بود واو قائم و فاهر برهر فیضی بود بس خلاق مطلق او است با واسطه وبدون واسطه . و در عالم شأنی نیست که ازو نبود نهایت آنکه گاه باشد که در فیست فعل به غیر او تسامع میشود [ومجازاً به غیر نسبت داده میشود].

<sup>(</sup>۱) یعنی مقداری از چگونگی فعل نورالانوار وتدییر متن آنرا با افکار خود ادراک میکنیم. واگر عجایب عالم بالا وانوار همین هاباشند که مادریافته ایم لازم آید که باوجودی که در قید ظلمات وتعلقات ماده همتیم به تدییرات نورالانوار وافعال و کارها وصفات وبالاخره امور ماوراه طبیعت بالکل عالم شده باشیم...

<sup>(</sup>۲) یعنی متصور نباشد کهنورتامیعنی نور آفتاب برانوار ستارگان که ناتصاند غلبه نیابد در تأثیر.

<sup>(</sup>٣) قاهر همهٔ انوار وایجاد کننده آنها باشد. بعنی باهر واسطهٔ که فرض شود باژ او خالب وقاهر بود.

<sup>(</sup>٤) مقوم وموجد هر ليض بود.

#### مقالت سوم

# در کیفیت فعل نورالانواروانوار قاهره و تنمه سخن در حرکات علوی و در آن چند فصل است. فصل در بیان اینکه فهلانوار ازلی است.

از نورالانوار وانوار قاهرهٔ دیگر چیزی دیگر پس از آنکه در نخستین سرحلهٔ وجود صادر نشده باشد صادر نمی شود [یعنی افلاك و نقوس فلکیه و کلیات عناصر و لوازم آنها همه صادر شده اند و آنچه در طول دهر صادر میشود مستند به حركات آنها است که عبارت از حوادث و اتفاقات باشد].

مگر بر آن نحوکه بعداً بیان کنیم و زیرا هرآنچه وجودش متوقف نبودجز برچیزی که واجب بالذات بود هرگاه آن دات موجود شود ، واجب است که آن چیز نیز موجود شود .

وگرنه دوصورت خواهد داشت یکی آنکه برای او وجودی متصور نباشد و

<sup>(</sup>۱) منظور این است که از نورالا نواروانوار قاهره در نخستین سرحله اسوری صادره شده است و پس از آنکه در نخستین سرحله اسوری که انوار طولیه وعرضیه باشد صادر شده است دیگر چیزی از آنها صادر نمی شود مگر بآن نحو که ذکر میشود یعنی از افلاک و تفوس فلکیه بواسطهٔ حرکت دائمه صادر میشود نه از نورالا نوار وانوار قاهره و در فصل سوم از مقالت چهارم میگوید که از پاره از آنها اشیائی حاصل میشود نه از ذات انوار قاهره بلکه از جهت استعداد متجددی که دارند بسبب تجدد حرکات دائمه زیرا ممکن است فاعل تام باشد لکن فعلش متوقف باشد براستعداد قابل. قطبص ۲۹۱.

ويالاخره مراد اين است كه تأثير آنها ازلى استوبعد از ايذكه مؤثر بوده اند واثر خود را كرده اند ديگر تأثير جديد نمي كنند يعني اثر وجودي آنها معطل نشود.

<sup>(</sup>۲) مانند عالم که وجودش بجز بردات واجب برچیزی دیگر متوقف نیست.

<sup>(</sup>۳) مساسعه در تعبیر است یعنی هرگاه ذات واجب الوجود سوجود بود عالم نیز سوجود بود باتمام آثار وعوارض چون واجب بالذات ازلی است، عالم ومانیها نیز ازلی بود.

<sup>(</sup>٤) در صورتیکه متونف علیه یعنی ذات واجب معنع باشد وجودش.

دیگر آنکه وجودش متوقف برغیر اوبود' ولازم آید که آنچیز که متوقف علیه فرض شد متوقف علیه فرض علیه نباشد' [پس عالم همتی کلاوطراً بحکم عدم جواز تخاف معلول از علت بلاواسطه از ذات واجب صادر شده است]. درحال که فرض این است که اومتوقف علیه بود واین محال بود".

وچون هرچه بجز نورالانوار است از او صادر میشود بنابراین متوقف بر غیر او نبود بدانسان که وجود افعال ما متوقب برزمان یا زوال مانع ویا وجود شرط بود زیرا اینگونه امور در افعال ما مخلیت دارند ویا نورالانوار وقتی نبود که متقدم بر همهٔ آنچه جز نورالانواراست باشد زیرا وقت خود نیز از جمله اموری است که غیر نورالانوار بود [ و مخلوق اوبود] و وجون هم ذات نورالانوار و هم همهٔ آنچه مفانیه ایمنی اشعربه فرض کرده اند اصفتی دائم بود پس بناچار همهٔ آنچه از ذات و صفات اوحاصل میشود دائم بود از زیرا متوقف براس منتظر دیگر نبود [یعنی عالم وجود

<sup>(</sup>۱) این فرض در صورتی است که آن ذات واجب نبود بلکه ممکن بود در این صورت تنها وجود آن موجب وجود او نشود وغیری هم دخالت دارد.

<sup>(</sup>٧) يعنى آنچه فرض شد كه واجب الوجود باشد واجب الوجود نباشد.

<sup>(</sup>۳) از فرض چیزی عدم آن لازم آید.

<sup>(</sup>٤) يعنى از نورالانوار صادر شود.

<sup>(</sup>ه) پس وجود همهٔ انوار طولیه وعرضیه وآثار ولواحق وعوارض آنها متوفف برذات نورالانوار است نیز ازلی است و ازلی است و ازلی است یا ازلی است و ازلی است و ازلی است در ازلی است و ازلی است در ازلی است و ازلی الصدور است .

<sup>(</sup>٦) یعنی برخلاف افعال مازیرا افعال ما متوقف براین امور است. لکن افوار قاهرهٔ که متوقف بردات خدا است ازلی است در آنجا مواقع وشرایط نیست.

<sup>(</sup>٧) لكن بانورالانوار ومعلولات بلاواسطهاش اينكونه امور نيست.

<sup>(</sup>٨) تااينكه گفته شود كه ايجاد عالم متوقف برآن وتت بود.

<sup>(4)</sup> بنایر این نورالانوار متقدم برهمه است حتی بروقت پس شوط تأثیر نورالانوار سی تواند وقت باشد.

<sup>(</sup>۱۱) صفاتیه بعنی اشعریه که قائل به دوام وقدم صفاتند در خدا.

ر ، ، ) در اینکه وجود ذات نورالانواردائم است حرفی نیست و در مورد صفات هم صفاتیه آنها را دائم میدانند وینابر این هرچه به منشأیت ذات وصفات صادر شود نیز دائم بود .

و فیوضات حق هم دائم بود] او در عدم محض فرض تجددی نمی شود ا.

مضافاً باینکه نقل سخن بآن خواهد شد که متجدد میشود پس ذات ـ نورالانواروانوار قاهره واظلال واضواء مجردهٔ آنها همچنان دائم بوده وهست. وپیش ازاین بدانستی که شعاع محسوس از نیر حاصل میشود ونه نیر از شعاع وهراندازه نیراعظم دوام بابد شعاع او نیز دوام سیابد با آنکه شعاع [معلول او و] صادر از او بود وهمچنین بودعالم [باذات واجب که با دوام ذات او دوام بابد].

أست

<sup>(</sup>١) تمام موجبات وجود هست.

<sup>(</sup>٧) كه مثلا حالي از احوال نبوده است وبعد ليدا شده است.

<sup>(</sup>۳) یعنی برفرض که بگویم در عدم محض تجدد وحدوث حالتی بعد از حالتی دیگر مدکن است نقل کلام بدان شود زیرا حال هراسری که فرض شود متجدد است مانند حال اسری است که برای او تجدد حاصل میشود در اینکه مرجع وقت ویازوال مانع یا تعلق علم، خود نیز به بسرجع حدوث الته الله الته التعلق علم، خود نیز به بسرجع حدوث عالم دانسته شود مانند حدوث اراده وقد رت یا وقت ویازوال مانع یا تعلق علم خود نیز حادث بود ونیاز بمرجهی دیگر دارد همانطور که اصل حدوث عالم احتیاج بمرجع دارد ومیدانیم که حوادث متعاقبه بجائی متوقف نمی شود و اصل حدوث عالم احتیاج بمرجع دارد ومیدانیم که حوادث متعاقبه بجائی متوقف نمی شود و اثلی کلام در سرجع حدوث چیزی شود که سوجب حدوث اراده وور شده استوینا بر این اگر عالم ازلی نباشد و همه حادث باشد لازم آید حوادث غیر متناهیه درازل بود وازفرض عدم ازلیت عالم ازلیت او لازم آید وهر اسری که ازعدش وجودش لازم آید محال است پس بهتراست که بگوئیم از دات نورالانوار عالم و همه مانیها پدید آمد.

<sup>(</sup>٤) پس معلوم شد که نورالانواروانوارقاهره وظلال آنها که افلا کو کلیات عناصر باشد واضواء آنها که نفوس ناطقهٔ فلکیه باشد همهٔ دائم وازلی اند زیرا صدور معلول از علت غیر قابل انفکا ک است وعلت ازلی است همانطور که مایین شعاع و نیر فاصله نیست وعلت شعاع نیر است نه بالمکس. قطب ص ۳۹۲.

<sup>(</sup>٥) يعنى شعاع اثر ومعلول نيراعظم است. پس دنيا هم معلول نورالانوار است ودائم

# فصل در بیان اینکه عالم قدیم است و حرکات افلاك دوری وتام بود:

هر هیئی که تصور ثبات در آن نتوان کردن حرکت بود وهر موجودی که درزمانی نابوده است وسپس بود شده است حادث بود وهر حادتی [زمانی] آن گاه که حادث شود ، هرآن چیزی که این حادث برآن متوقف بود خود حادت ـ [زمانی] بود و زیرا هیچ حادثی مقتصی وجود خود نبود چه آنکه همهٔ سکنات در ایجاد نیاز بمرجعی دارند ومرجعوی نیز هرگاه با تمام اموری که در ترجیع آن مدخل بود دائم بود ودر نتیجه حادث نبود وچون فرض مدخل بود دائم بود این هرچیزی که متوقف علیه این حادث بود خود نیز حادث بود ود نیز حادث بود پس هرچیزی که متوقف علیه این حادث بود خود نیز حادث بود ود و وقل سخن بدان چیز متوقف علیه شود آپس بناچار متسلسل شود و

<sup>(</sup>۱) در متن مطبوع تهران ضمن شرح، قطب گوید قصل در اینکه هرحادث زمانی سمبوق به حوادث دیگر است بطور بی نهایت.

<sup>(</sup>۲) شهاب الدین معتقد است که این تعریف هم مطرد است وهم منعکس زیرا موجوادت ممکنه بنزد شیخ شهاب منحصر در پنج قسم است جوهر، کم، کیف، اضافه وحرکت وینابر این باقید هیئت جوهر خارج شود ویا قید اینکه ثبات آن تصور شود کم و کیف واضافه (البته نوع کم ثابت) خارج شود وزمان نیز خارج شود زیرا باعتبار حرکت که مطروف آنست ثبات آن متصور نیست نه بالذات در حال که آنچه بالذات متصور الثبات نیست حرکت است.

<sup>(</sup>۲) حادث زمانی بود .

<sup>(</sup>٤) یعنی هرحادث زمانی در آن هنگامی که حادث میشود هرامری که در حدوث آن دخالت دارد وآن حادث برآن متوقف باشد خود آن امر متوقف علیه نیز حادث بود البته منظور در هردو مورد حادث زمانی است نه ذاتی زیرا حادث ذاتی مصبوق بعدم ذاتی است. قطب ص ۲۹۶۰۰۰

<sup>(</sup>ه) منظور بیان این معنی است که همهٔ اموریکه در حوادث مدخلیتی دارتد شود حادثاند.

<sup>(</sup>٦) بانیکه گفته شود که آن هم نه واجب است ونه سمتنع پس ممکن باشد و سحتاج به سرجع دیگر که آنهم حادث بود و تسلسل لازم آید و تسلسل در این اسر باطلل است پس باید بعبدتی برسد که همه متجددات باو پایان یابد وآن حرکت است.

<sup>(</sup>٧) وبالاخره نقل كلام باولين حادث شود وبايد اولين حادث ستجدد بالذات باشد.

بیان شد که سلسلهٔ نامتناهی در امور مجتمعةالوجود محال بود پس بناچار بایسد سلسله نامتناهی غیر مجتمعالوجود وغیر منقطعالوجودی باشد[که مشمول قاعده محالیت نشود]وگر نه بعد از انقطاع نقل سخن در نخستین حادث پس از انقطاع شود [وچون وجود این حوادث بر سبیل تجدد و تعاقب غیر منقطع ودائمی بود] پس شایسته است که در عالم وجود،حادث متجددی بود غیر منقطع .

وتنها چیزی که در عالم وجود از لحاظ ماهیت متجدد بود حرکت است [واستناد حوادث بآن ایبجاب می کند که مستمر و دائم و غیر منقطع بود] واین حرکت، حرکت مستدیره است چون حرکات مستقیمه را نهایت وحدی بود' [ و ناچار منقطع و غیر مستمراست چون واقع در ابعاد متناهی است] و تحقق برازخ نامعناهی متصور نبود' واز طرفی ما میدانیم که برازخ متحرك بالطبع نمی باشند مگر درهنگام فقدان ملایمات و [حیز طبیعی آنها که گفته اند هرجسم طبیعی را حیزی بود که از او جدا نشود مگر بواسطهٔ قاسر واگر احیاناً بواسطهٔ قاسری از حیز طبیعی خود خارج شود] هنگامیکه مجدداً بدو رسد متوقف خواهد شد و بطوریکه هرگاه با برازخ همهٔ ملائماتش باشد و وجود آن بواسطهٔ آن ملائمات رجحان یابد هیچگاه متحرك نخواهد شد زیرا هیچگاه نتواند خواستار حیزی [وچیزی] باشد که وجودش متحرك نخواهد شد زیرا هیچگاه نتواند خواستار حیزی [وچیزی] باشد که وجودش

<sup>(</sup>۱) پس واجب است حرکتی باشد مستمرولاینقطع لکن میدانیم که حرکت مستقیم منقطع است پس آن حرکت دائم غیر منقطع حرکت دورانی فلکی بود.

<sup>(</sup>٢) چون ابعاد متناهي است.

<sup>(</sup>۳) چون ثابت شد که ابعاد متناهی است بنابر این حرکات مستقیمه هم متناهی است زیرا اصولا استمرار حرکات اجسام درست نباشد.

<sup>(</sup>٤) وآن حیزطبیعی آنست زیراگفته شد که هرجسم طبیعی را حیزی باشد طبیعی که سلایم باوی بود واژومفارتت نکند مگر بالقسر پس نقل سخن یان شود. قطب صهه س. (۵) یعنی به حیز طبیعی خود که رسند دیگر حرکت نکند.

<sup>(</sup>٦) یعنی هرگاه همهٔ امور ملایم باطبع برزخی او موجود باشد ووجود آن امر به جهت ملایماتش مترجع شود هم متحرک نشود زیرا خواستار امری که وجود او بخاطر او مترجع شود نباشد پس حرکات طبیمی بسبب تیل باحیاز طبیعی خود منقطع میشوند.

برای آن مرجع نشده است [پس حرکات طبیعیه در اثر وصول به حیزهای خود منقطع میشود] .وحرکات قسریه هم یا بالطیم اند ویا بالاراده! .

و بزودی خواهی دانست که هرموجودی که در زیر فلک ماه بود وازاموری باشد که حرکت ارادی برای آن ممکن بود [و متحرك بحرکت ارادی باشد] متحمل حرکت دائم نمی شود" [و حرکات آن دائمی نبود زیرا دائم بودن حرکت آن منوط بدوام برزخ آنبود] وبرزخ اینگونه موجودات را بقاء دائم نبود چه آنکه اینگونه ترکیبات عنصری سرانجام متفرق وپراکنده و تباه میشوند.

و بنا براین همه حرکات موجودات زیر افلاك را بایانی بود وچون نابت شد که واجب است در عالم حرکتی بود مستمر ودائم ونا منقطع [ تا اینکه علت حوادث متعاقه باشد]، بناچار آن حرکت مخصوص افلاك بود، وحرکت افلاك هم حرکت دوری بود". وازاین امر ثابت و روشن میشود که حوامل آن حرکات نیز دائم الوجود اند، که برای افلاك بلحاظ مبدء ومنتهای هرکات مفروضهٔ آنها ونیز

<sup>(</sup>۱) البته این اسر در اجسام عنصریه متصور بود ودرعلوبات قسری وقاسری نباشد. و البته هریک از دوقسم حرکت بالطبع ویاراده متناهی است. قسری صاد راز طبع مانند مشکی که در آن آب کرده زیر آب گذارند وسنگی کوچک براو نهند که تهراً بطرف بالا آید که در این صورت سنگ که باید بطرف پائین حرکت کند باقسر قاسر بطرف بالا رود ودر هرحال متناهی است واز سرکز وفضای محیط خود تجاوز نمی کند.

<sup>(</sup>۳) یعنی همهٔ موجودات تحتفلک قمرمراد نیست بلکه آن موجوداتی که ممکن است متحرک بالا راده باشند یعنی انسان وبالعموم همهٔ حیواناتی که در این عالمند، شهاب الدین گوید: اینگونه موجودات متحمل حرکت ارادی دائمه نمی باشند زیرا دوام حرکت متوقف بردوام برازخ است و برزخ اینگونه موجودات دائمی نیست زیرا ترکیبات عنصری اینگونه برازخ بالاخره متفرق و براکنده شده و منحل میشوند و در نتیجه تمام حرکات ارادی بایان پذیر است.

<sup>(</sup>م) زیرا ثابت شد که حرکات افلاک سستنیم نبود وبلکه ثابت شد که محال است که مستقیم باشد.

<sup>(</sup>٤) بطرف شرق وغرب، از طرف مبدء بطرف شرق واز طرف منتهى بطرف غرب.

بلحاظ اضافات آنها [بسوی شمال ، جنوب و...] جهاتی مانند یمین و یسار و جز آن پدید میاید و در آنها نقطه های اضافاتی متعین می گردد".

و بدانستی که جهت علو ملایم باطبع زمین نبود و بزودی در بارهٔ چگونگی اس جهت علو بحث میشود ۱۰ وهمهٔحوادثی که بنزد ما بود ۱۰ از آثار حرکات افلاك

<sup>(</sup>١) اضافات افلاك بسمت رأس وقدم وشمال وجنوب،

<sup>(</sup>٢) عبارت كاه باشد ترجمه قديكون است البته جمله قديكون تسامح در تعبير است.

<sup>(</sup>۳) بعنی در افلاک نقطه هائی که موجد جهات شش گانه شوند نسبت به شرق و غرب وشمال وجنوب وبالا وزیر و هرگاه این حرکت نمی بود جهات نامبرده ستعین نمیشدودر عبارت نسخه بدل آمده است در اثر آن، نقطه های اضافات متغیر میشود.

<sup>(</sup>٤) يعنى لازم آيد كه درهر دورى دوروز پديد آيد وحال آنكه چنين نباشد.

<sup>(</sup>ه) یعنی دو روز نبود بنابر این حرکات افلاک دوری بود وتام است.

<sup>(</sup>٦) یعنی قبلا معلوم شد که سفل عباوت سرکز محدد است همانطور که علوم متحد با محیط محدد است.

<sup>(</sup>٧) يعنى سركز ثقل زمين باسركز محدد منطبق است.

<sup>(</sup>۸) زیرا متحرک از مرکز بهرجانبی که حرکت کند بناچار سوی علو باشد و همانطور که متحرک بمرکز بهرجانبی که حرکت کند سوی سفل رود.

<sup>(</sup>٩) زيرا ملايم طبع زمين حفل است نه علو.

<sup>(</sup>١٠) يعنى يبان شود كه جهت علو ملايم بازمين نبود.

روره الله عنی درعالم کون وفساد مانند ، عرب حرارت واستیلای برودت وقلة نشوونما و رطوبات وانواع نباتات.

بود وبنابراین از بمائط اربعه نمی باشندا والا لازم آید که:

اولا پراکنده شوند وثانیاً حرکات آنها دائمی نبود وثانیاً حادث باشند و حدوث آنها موجب خواهد بود که برازخ وحرکات دیگری باشد متقدم بر آنها و محیط بدانها وستحرك به حرکات دائمه .

بدانکه افلاك در حركات وبناسات حركات خود وبقابلات [كواكب] آنها و جز آنها [از بقارنات و تربيعات وغيره] بمتقبه به بناسبات امور قدسى و اشعهٔ انوار قاهرهٔ اند و چون افلاك را نرسد كه بطور دفعهٔ واحده بين اين اوضاع و بناسبات جمع نمايند و از طرقى هريك از ستارگان حاجب آن دگر بيباشد پس ممكن نبود كه يين همهٔ آنها مقابله واقع شود مونيز ممكن نبود كه بين همهٔ آنها حجابى نبود و باز بين همهٔ آنها مناسباتى بود و آنطور كه در عالم قواهر هست زيرا در برازخ ابعاد و حجابهاى بسيار بود الهس بناچار افلاك بر سبيل بدليت حافظ اين اوضاع المعاد و حجابهاى بسيار بود الهس بناچار افلاك بر سبيل بدليت حافظ اين اوضاع المعاد و حجابهاى بسيار بود الهس بناچار افلاك بر سبيل بدليت حافظ اين اوضاع المعاد

<sup>(</sup>۱) مشمول کون وقساد نمی شوندوسر کب از سواد عضری هم نمی باشند و بلکه طبیعت آنها چیز دیگری است.

<sup>(</sup>۲) یعنی اگر تحت کون ونساد ویا مرکز باشند.

<sup>(</sup>٣) زيرا اگر تحت كون ونساد واقع باشند علتي ديگر ميخوا هند.

<sup>(</sup>٤) منظور از مقابلات مقابلات كواكب بود ومنظور از حالات ديگر مقارنات وتربيمات وتغليثات، تسدسيات وجز آنها از اتصالات كوكيبه ومفاسبات فلكيه بود.

<sup>(</sup>م) یعنی غرض افلاک از این حالات تشبه بامور قدسی وانوار مجرده است ونیل بمقام قدس ومعشوق حقیاتی والبته این اشمه وانوار قدسی عقلی متعین و منضبطاند.

<sup>(</sup>٦) چون مایین بعضی از این حالات بابعضی دیگر تضاداست مانند مقابله ومقارنه بنابر این کوکبی نمیتواند هم مقارنه وهم مقابله داشته باشد.

<sup>(</sup>٧) چون جرم آنها كثيف است.

<sup>(</sup>٨) يعنى بين همه كواكب.

<sup>(</sup>٩) يعنى بين همهٔ كواكب برخلاف تواهركه حجابي بين آنها نيست.

<sup>(</sup>۱۰) لکن در عالم قواهر ایعاد وحجاب نبود.

<sup>(</sup>۱۱) یعنی موقعی که ستارگان چنین حالی داشته باشند پس افلاک حافظ جسے بین اوضاعی باشند که موجب حدوث جمیع مقاسبات است. قطب ص ۹۹۹.

[وجمع بین این اوضاع که موجب حدوث جمیع مناسبات است] میباشد ا بنحویکه در اکوار و ادوار مختلف بر سبیل تعاقب و استیناف به همهٔ آن مناجات سمکنه تحقق بخشد [چون بطور دفعة واحده سمکن نباشد].

و اوضاع حرکات افلاك نه چنان بودکه پیروان مشاءگفته وفرض کردهاند که هر فلکی درحرکات کثیرهٔ خود از همهٔ وجوه متشبه بیکی از عقول نوری مشخص مجرد بود".

زیراکه افلاك بسیارند وحرکات آنها نیز مختلف بود وآنطورکه خودتصریح کردهاند؛ غرض از حرکت افلاك حرکت کواکب بود وهر کوکبی درحرکت خود گاه راجع بود وگاه مستقیم، گاه در اوج بودوگاه در حفیض وبا این وصل چگوند این حرکات مختلفه متشبه به چیز واحد مشخص [یعنی عقل مجرد] بود درحال که آنان خود معتقد باشراقات کثیرهٔ که ناشی از تکتئر مناسبات نوریه باشد نمی باشند و بنایر این حرکات کواکب با همهٔ اختلاف احوال خود نبود مگر بمنظور تحصیل مناسبات اشعهٔ نوری وانوار عقلی در معشوقات ونسبت های بعضی از ستارگان به مناسبات اشعهٔ نوری وانوار عقلی در معشوقات ونسبت های بعضی دیگروبنابراین به معضی دیگروبنابراین

<sup>(</sup>١) ئەبطور دفعى

<sup>(</sup>۲) منظور از استیناف این است که افلاک در هرچند هزار سال حرکات و مناسبات و آثار خود را تمام کرده ودوری دیگر برای سازندگی دیگر شروع میکنند.

 <sup>(</sup>۳) شیخ میگوید همهٔ افلاک در حرکات خود بطور دسته جمعی متشبه بانوار مجرده
 وقاهره اند نه آنکه هریک یک از افلاک در حرکات ویژهٔ خود از همهٔ وجوه متشبه ربکی
 مشخص از انوار مجرده بود. قطب ص . ـ . ٤ .

<sup>(</sup>٤) در کتب فلمفي بروش سفاء.

<sup>(</sup>ه) تااینکه اشعهٔ مختلف کوا کب را بیکدیگر انتقال دهد وباهم مخلوط کند ویاجزاه عالم برساند وبدین وسیله انواع کائنات پدید آید وچون حرکات کواکب مختلف است آثار آنها نیز مختلف است واین امر درست نیست.

<sup>(</sup>٦) خلاصه اینکه مشائیان قائل باشراتات متضاعف عقول نمی باشند که مقتضی تکثر انوار عقلیه و کثرت مناسبات آنها باشد.

<sup>(</sup>٧) منظور از معشوقات قواهر بود.

حرکت کواکب نبود مگر برای تعصیل مناسبات بین قواهر بروجه افضل بسه ترتیب و تدریج تا آنکه [بترتیب وتدریج] دراکوار وادوار مختلف به نسبتهای قاهریتی که بسب آنها تشبه ممکن شود تحقق بخشد [زیرا بواسطهٔ هرنوع نسبت قاهریتی تشبه ممکن نبود]. و بلکه این دور یایان یافته وسپس دوری دیگر آغاز می شود.

و مشائیان دراین نوع تشبیهات بنوعی از مثالی که خود مردود دانسته اند و در او بر متقدمان ایراد گرفته اند اعتراف و استناد می کنند.

واز جمله چیزهائی که دلالت برکثرت معشوقات عقلیه میکند اینکه هرگاه معشوق افلاك در باب حركات آنها یکی باشد، لازم آید که حركات آنها درجهات متشابه بود" درحال که چنین نبود [وهمان طور که بیان شد حركات آنها هم درجهات وهم در اوضاع واحوال دیگر مختلف است] ونیز تو خود میدانی که هرگاه بعضی از برازخ علویه علت بعضی دیگر باشد بطوریکه [بین همهٔ آنها رابطهٔ علی و معلولی باشدو] علل ومعلولات باشند لازم آید که [بحکم اینکه درطبیعت معلول متشبه به علت است] معلولات در حرکات خود متشبه به علل باشند و عاشق آنها باشند

<sup>(</sup>۱) زیرا هرنسبت قاهریتی موجب نمی شود که کوآکب متشبه بانوار قاهره ومجردات شوند پس آن تحصیل مناسبات که غرض از حرکات کواکب است متدرجا حاصل میشود در اکوارواد وار مختلف،

<sup>(</sup>۳) مشائیان در این تشبیهات یعنی در تشبیه اصنام بارباب خود وتشبه افلاک به قواهر در تحصیل مناصبات بنوعی ازستال یامثلی که خود قبول ندارند و پر متقدمان ایراد گرفته اند یعنی کمانی که قائل بارباب اصنامند و گویند اشخاص هرنوعی را امر واحدی است عقلی که مثال ومطابق بااوست اعتراف کرده اند یعنی برای حل اشکال قائل به چیزی شده اند که قبول ندارند.

یعنی مشائیان برای حل این مناسبات مثلی آوردهاند که خود نپذیرفتهاند.

 <sup>(</sup>۳) یعنی همهٔ حرکات کواکب وافلاک متوجه به یک جهت شوند و مختلف و مثلا
 هابط وراجع و . . نباشد در صورتی که معشوقات افلاک در حرکات آنها یکی بود .

در حال که چنین نیست [زیرا اگر چنین باشد باید حرکات آنها در جهت متشابه باشد.]

### فصل درتتمه گفتار ما در باب قواهر کلی،طولی وعرضی وازلیت و ابدیت زمان

چون انوار فاهرهرا [همواره] ابتهاجی کامل بود بیک نور یعنی نورالانوار و از طرفی از همهٔ آن انوار بملت فقرمشتر کی که دارند یک برزخ [کلی که فلک ثوابت باشد] صادر شود آ ونیز چون آن گونه قواهری که مقتضی وجود وصدور عنصر یاتند از قواهر عالیهٔ که اصحاب برازخ علویهاند [یعنی افلاك] نازل ترند و با توجه باینکه از آنها [یعنی از قواهریکه مقتضی عنصر یاتند] آنگونه برزخهائی صادر میشود که هم در برابر برازخ عالیه خاصع بود و هم طبعاً متأثر از آنها باشد و نیز با توجه باینکه برای آنها [یعنی برای برازخ خاضع که عناصرند] مادهٔ مشتر کی بود و این همهٔ صور عنصریه که قبول صور مختلفه میکند. نتیجه این میشود که حرکات افلاك نیز در دورانی بودن مشتر کند وبرای تشبه بیک معشوق اند که آن نور اعلی بود و در عین حال بسبب اختلاف معشوقات خود که انوار قاهرهاند در جهات مختلف می باشند، اشتراکات در برابر اشتراکات و افتراقات و مفترقات بازاء افتراقات و مفترقات بود و بدین ترتیب جهات متکثر

<sup>(1)</sup> یعنی اگر چنین بود لازم سیامد که سرانجام همهٔ برازخ ستوجه به علت اول و علة العلل شوند وحر کات آنها ستشابه سیبود وبنابر این اصولا بین برازخ رابطه علت ومعلولی وجود ندارشت.

<sup>(</sup>۳) زیرا بین انوارحجایی نبود وینابر این همهٔ آنهارا یک ابتهاج بود که عبارت از مشاهده نور الانوار بود واز این ابتهاج برزخی حاصل نشود.

<sup>(</sup>م) آن برزخ فلک ثوابت بود باتمام صور کوا کبی که در آن بود.

<sup>(</sup>ع) یمنی از قوا هری که در رتبت نازل اند ومقتضی عنصر یاتند.

<sup>(</sup>ه) یعنی برازخ خاضعه ویا عنصریات را مادهٔ مشتر کی است.

و متناسب در فیض حاصل میگردد ا وجهات نیض متکثر ومتناسب میشود] .

و باید[دراینجا چند نکته را]دانست [اول آنکه] تقدم بعضی از قواهر بر - بعضی دگر تقدم عقلی [ذاتی] بود نه زمانی، [دوم آنکه] آدمی قادر بر ضبط ترتیب قواهرو شمارش آنها نبود [سوم آنکه] چنین نباشد که قواهر تنها در جهت ترتیب طولی روند وبلکه پارهٔ از قواهر در وجود متکافی میباشند.

زیرا از قواهر طولیه اعلین بسبب جهات کثیرهٔ نوریهٔ که در ذات آنها بود ویا بسبب مشارکت بعض با بعضی دیگر جایز بودکه انوار قاهرهٔ متکافئه از آنها صادرگردد واگر[وجود انوار متکافئهٔ واقع در طبقات عرضیه که ارباب اصنام

<sup>(</sup>۱) همهٔ قواهر در یک ابتهاج که حصول بواسطهٔ مشاهده نور الانوار است مشتر کند ویاز همهٔ قواهر در فقر مشتر ک حاصل میشود که بمزلهٔ مادهٔ مشتر ک عنصریات است. واز جهت ابتهاج واحد حرکات دوریهٔ واحد حاصل میشود پس دوحد مشتر ک دارند یکی ابتهاج واحد که منشأ حرکات دوریه است ودیگر فقر واحد که منشأ حرکات دوریه است ودیگر فقر واحد که منشأ حرکات دوریه است ودیگر فقر واحد که منشأء اشتراک در صدور برزخ واحد است واز طرفی قواهر در مترتبه نازل تر مقتضی عنصر یاتند البته قواهر نازله ارباب اصاماند یعنی از جهت ارباب اصنام بودن و باز از همانها که مقتضی عنصریات است برازخی که در برابر برازخ عالیه خاصعاند صادر ، میشود و ماده دارند که بین همهٔ عنصریات است که قبول صورتها میکند وهمانطور حرکات افلاک در دوری بودن مشتر که ودر جهات مختلف است پس اشتراکات در آنها بازاء اشتراکات در سعاوات بودن مشتر که ودر بهاج اشتراکات عقلی دارد وبازاء اشتراکات حسی در مرتبهٔ نازل است در حرکت استداره ومادهٔ مشتر که، ومتفرقات در انوار مجرده بازاء متفرقات در عنصریات مختلف است پس عالم عقول وعالم ماده مطابق همند ومنظور از متناسب همان تناسب یین مختلف است بس عالم عقول وعالم ماده مطابق همند ومنظور از متناسب همان تناسب یین علویات وسفلیات است.

<sup>(</sup>٧) باينكه بعضى علت بعضى دكر باشند تاآخر مراتب.

<sup>(</sup>ب) یعنی مایین آنها جریان علت ومعلولی نباشد ویلکه علل آنها امری باشد خارج از آنها.

نوعیه اند] نمی بود. انواع متکافئه حاصل نمی شدا و آنچه از نوع انوار قاهرهٔ عرضیه از ناحیهٔ انوار قاهرهٔ اعلین باعتار مشاهدت آنها نسبت بنورالانوار وهر نور عالی دیگر حاصل میشود انسرف از انوار عرضیه ایست که از جهت اشعهٔ اشراقیهٔ آنها حاصل می گردد در زیرا مشاهدات اشرف از اشراق بود.

ودرآن اشعه نیز مراتب وطبقاتی بود کس در بین قواهر اصولی بودطولی که وسائط شعاعی وجوهری آنها کمتر بود که آنها امهات انوار قاهرهاند.

و بعثمی از قواهر اصول عرضی میاشند که از اشعهٔ وساطیه یعنی اشعهٔ طبقهٔ طولیه حاصل شده اند و آنها خود بر طبقاتی بسیاراند .

بدائکه زمان عبارت از مقدار حرکت بود آنگاه که مقدار متقدم ومتأخرآن

<sup>(</sup>۱) یعنی اگر وجود انوار منکافئه در طبقهٔ عرضیه که ارباب انواع باشد نمی بود، قهراً انواع متکافئه هم حاصل نمی شد وتکافؤ معلولات جسمانیه یعنی انواع که بعضی علت بعضی دیگر نمی باشند وعلت همهٔ آنها امری است خارج از آنها دلیل براین است که در علل نوریهٔ آنها نیز تکافؤ وجود دارد یعنی ارباب انواع آنها و علل آن ارباب انواع نیز خارج از آنها است زیرا هرآنچه در این عالم جسمانی یود از جواهر و اعراض همه ظل و آثار انواع وهیآت نوری عقلی بود پس چون حرکات فلکیه و اوضاع کو کبیه انواع عنصریه را سهیامی کند عقل مفارقی که رب النوع آنها است برآنها افاضه می کند. قطب ص ۲۰۰۶.

<sup>(</sup>۲) عبارت مغلق است منظور این است که انوار قاهرهٔ عرضیهٔ که باعتبار مشاهدت قواهر اعلین نسبت بذات نورالانوار ویا مشاهدتی که هرعقل حافل نسبت به عالی دارد حاصل میشود شریف تر است از انوار قاهرهٔ که باعتبار اشعهٔ آنها حاصل میشود پس انوار قاهره عرضیه دوقه ماند یک قسم آنها که باعتبار مشاهدات انوار طولیه حاصل میشوند یک قسم آنها که باعتبار اشراقات هریک بردیگری حاصل میشود.

<sup>(</sup>م) واین اختلاف ناشی از اختلاف در قابل وفاعل بود.

<sup>(</sup>٤) هرسافل معلول عالى است ومترتب است تاآخر سراتب.

<sup>(</sup>ه) ویا کثرتی که دارند بعضی بابعضی دیگر ترکیب یابند و از هرترکیبی ودستهٔ از آنها تعداد ودستهٔ از قواهر وننوس واجرام راعراض حاصل شود.

در عقل جمع گردد وضبط آن بحرکت یومیه بود زیرا حرکت یومیه ظاهرترین حرکات بود .

و تو از تأخیر خود نسبت بامری درصورتیکه آن تأخیر منتهی شود به ازدست رفتن فائدهٔ که تقدیم آن دربر دارد حدس خواهی زدکه امری از امور از دست تو برفته است وآنزمان بود".

ودراین هنگام اندریابی که زمان عبارت از مقدار حرکت بود زیرا در آن تفاوتی در قلت و کثرت و همچنین عدم ثباتی درمیایی [و چون این امر روشنشد] بدانکه زمان را نه بدایتی بود ونه نهایتی بلکه ازلی وابدی است چون زمان منقطع نمی شود [درطرف ابتداء] بدان نحو که اورا مبدءی زمانی بود و زیرا اگر چنین باشد قهراً اورا نیز قبلی خواهد بود که با بعد آن جمع نشود [زیرا حالت کون باحالت لا کون جمع نمی شود و لازم آید که برای زمان زمان باشد].

و نتوان گفت که این قبل نفس عدم [یعنی عدم زمانی] بود " زیرا

<sup>(</sup>۱) یعنی هرگاه مقدار متقدم و متاخر آن رادر عقل جمع کنیم ویدان نظر افکنیم درمیا بیم که زمان مقدار حرکت است. منظوراین است که آنات گذران بوده و مقدار ندارند وینا براین مقدار بودن آن آنگاه معلوم میشود که اجزاء آن جمع شوند والبته تنها در عقل جمع میشوند پس چند جزء آن که پهلوی هم در عقل جمع شوند ادراك میکنیم که مقدار است و بهرحال مقدار چیزی باید باشد که خودمتدرج الحصول بود وآن حرکت است.

<sup>(</sup>٣) ضبط آن بسبب مقیاس حرکت دورانی افلاك است که منقسم به ساعات، ایام، هفته ها، ساه ها وسالها شود وبالاخره حرکت افلاك از مشرق بمغرب.

<sup>(</sup>۳) برای روشن شدن معنی زمان این مثال را آورده است و مثلا در رفتن بمنزل برای ناهار تأخیر کرده ای و قهراً بمنزل نرسیدهٔ چه چیز موجب شده است که تو بمنزل نرسی همان چیز زمان است.

<sup>(</sup>٤) یعنی مبدئی زمانی ندارد و پس در جهت مبدأ منتطع نیست.

<sup>(</sup>ه) زیراحال کون باحال لاکون جمع نمی شود والبته حال بعد که نیامده است لاکون است وحال قبل که گذشته است نیز لاکون است.

<sup>(</sup>٦) يعنى عدم زمان نباشد. يعنى نفس عدم زمان نباشد.

عدم چیزی [که عدم ملکه است] گاه باشد که بعد از آن وجود یابد ونیز [قبل] امر ثابتی هم نبود که با بعد خود جمع شود [چه آنکه اگر امر ثابتی باشد] قبلیت او نیز قبلیت زمانی بود و لازم آید که قبل ازمان زمانی بود و آن محال بود پس زمان را مبدئی نبود [وامری بود ثابت سیال و متجدد الحصول].

واز طریق دیگر گوئیم: پیش از این بدانستی که همهٔ حوادث ستدعی علل غیر متناهی غیر مجتمع الوجودند وبنابراین ستدعی حرکت دائمی اند و آن [حرکت دائمی] ناچار باید از امری بود محیط وپیش از این دوام آن محیط [محددالجهات] را ازراهی دیگر [بجز آن راهی که دوام زمان بدان دانسته میشود]

<sup>(</sup>۱) وبالاخره هرگاه زمان را مبدئی باشد لازم آید که آنراقبلی باشد که با بعد خود جمع نشود و قبلی که با بعد خود جمع نشود خود زمان است پس آن قبل نفس عدم زمان نباشد و امر ثابتی هم نباشد که با بعد خود جمع شود پس از نوع امر ثابتی باشد حیال متجدد پس آن قبل نفس عدم نباشد باین معنی که زمانی نبوده است پس بود شده است زیرا عدم چیزی گاه باشد که بعد از او باشد وامر ثابتی نباشد تا بااو جمع شود وامر ثابتی نیست تا لازم آید که قبل از زمان زمان باشد و بعبارت دیگر آنتبل عدم آن زمان نمی باشد پعنی عدم الزمان درست نیست چون قبل از زمان ، زمان ناشد و آن که عدم الزمان باشد و آن که عدم الزمان باشد و آن قبل مفروض امر ثابتی هم نیست آنطور که با بعد خود جمع شود زیرا متدرج الوجود است.

<sup>(</sup>۷) مانند واحدی که با دو جمع شود که یکی تبل از دواست واسری ثابت است.

<sup>(</sup>۳) وازهمین جهت است که ارسطو گوید هر کس که قائل بعدوث زمان است ناآگاهانه قائل بعدوث زمان است ناآگاهانه قائل بقدم زمان است وچون از فرض عدم آن وجودش لازم میآید بعضی گمان کرده اند واجب الوجود است . . . . در هرحال اگر زمان را مبدئی بود لازم آید که اورا مبدئی نبوده یعنی از فرض وجود عدم آن لازم آیدومحال بودن آنهم همین است .

نطب ص ۲۰۹۰

<sup>(</sup>٤) طریق دیگری است برای این معنی که زمان مبدئی ندارد وآن ازطریق اثبات این معنی است که اصولا حوادث را مبدئی نبود.

<sup>(</sup>م) غير متناهى درا مور غير مجتمع الوجود باطل نيست.

<sup>(</sup>۹) یعنی سحیط به برازخ دی کر که سعددالجهات باشد.

بدانستی، پس چون تابت شدکه حرکترا مبدئی نبود [ودائم بود] همینطور است وضع زمان که مقدار آنست.

ونیز زمان را مقطعی [ونهایتی] نبود ۲ زیرا اگر اورا نهایتی بود بناچار عدم آن بعد از وجودش بود ۳.

ولازم آید که برای آن بعدی باشد و بعد بودن او نیز عبارت از عدم اونباشد زیرا گاه باشد که عدم قبل باشد [تنها بعد بودن عبارت از عدم نباشد وبراین وجه چه بما که عدم قبل باشد چنانکه گذشت]. وچیز ثابتی نباشد چنانکه گذشت پس ابهرحال اگر اورا مقطع و یعدی باشد] لازم آید که بعد از همهٔ زمانها زمانی بود و این اسر محال بود [پس زمان را نه بدایت بود و نه نهایت واورا بالفعل طرفی نبود و شی متصل و احدی بود از ازل تا اید] وقبلیت و بعدیت زمان نسبت به «آن» دفعی

<sup>(</sup>۱) ازراه استحالت فساد محدد وعدم آن وبنابراین چون حرکترا بدئی نبود قهرآ زمان هم که مقدار اوست دارای بده نباشد.

<sup>(</sup>۲) یعنی همانطور که ابتدائی برای زمان نیست انتهائی هم نیست.

<sup>(</sup>٣) چون معنى پايان عدم است وينابراين قبل از عدم يعنى قبل از پايان موجود بوده است .

<sup>(</sup>٤) يعنى بعدى كه عبارت از بعد از وجود او بود.

<sup>(</sup>ه) یعنی عدم تبل باشد وآن عدم مدخض باشد و چیز ثابتی نباشد که با چیزی دیگر جمع شود دربیان بطلان سبده گفت که گاه باشد که عدم چیزی بعداز آن چیز باشد و عکس آنرا دراینجا گوید که گاه باشد که عدم چیزی تبل از آن چیز باشد و چیز نابتی نباشد که قبل با بعد جمع شود بلکه زمان امری است متجدد و متصرم پس هرچه را قبل فرض کنیم قبلی خواهدداشت و هرچه را بعد فرض کنیم بعدی خواهد داشت زیرا قبل و بعد ثابت نمی باشند و مانند و احد و اثنین نمی باشند که و احد قبل با بعد جمع شود و اصولا اگر فرض شود که قبل را قبلی و یا بعد را بعدی باشد و نه آن بعد بعد باشد و از وجود هریک عدم آن لازم آیدو بون رونن شد که زمان را بدایت و نهایت نیست پس او را بالفعل طرفی نباشد و بلکه اسری و احد و اینده و متصل باشد از ازل تا ابد و طرف و همی زمان آن ست باعتبار حد فاصل بین گذشته و آینده که یکی را بدیگری و صل کند و یاعتبار اینکه گذشته را از آینده جدامی کند حد فاصل است . قطب ص

وهمی وارمانی که دوطرف اوست اعتبار میشود پس آنچه از اجزاه گذشته نزدیکتر باوست بعد بود و آنچه دورتر است قبل بود و در طرف آینده امر بعکس میباشد . و گرنه اشکال تشابه وارد خواهد بود و و ه ماضی ، ماضی بود و نه مستقبل ، مستقبل ،

وفیض خدا ابدی بود آزیرا فاعل آن نه تغییر پذیرد ونه منعدم گردد وبنابراین عالم بدوام او دوام یابد. واما آنچه دراین بآب گفته شده است که اگر فیض دوام یابد لازم آید که فیض با مبدع فیض برابر بود درست نبود واین امر لازم نمی آید پید آنکه بدانستی که نیر متقدم برشعاع بود ۱ گرچه در این مورد گاه از وجود شعاع وعدم آن بروجود وعدم نیر پیش از آن استدلال میشود در موردی که عسدم آن میکن بود .

اما موجب که دراینجاعالم باشد ا لازم نمی آید که فی نقسه برابر باشد با آنچه ویرا ایجاب کرده است که دراینجا واجب الوجود بود [اگرچه دوام آن دو با یکدیگر بود] وینکه او یعنی عالم ازاو حاصل شده و پایدار باوست ا

<sup>(</sup>۱) زیرا وجود خارجی ندارد.

<sup>(</sup>٧) يعنى اجزاء زمائي كهدرطرف«آن» است بس قبليت ويعديت باين اعتبار است.

<sup>(</sup>۴) يعنى نزديكتر بهآن وهمي.

<sup>(</sup>ع) یعنی جزئی که دورتر است بعد وجزئی که نزدیک تر است به «آن» قبل بود.

<sup>(</sup>ه) یعنی اگر این نسبت معتبر نباشد این اشکال وارد است که چون اجزاء زمان متشابه اند واولویتی هم نمیت از راهبلیت و بعدیت پس مصول اجزاء آن ترجیح بلامرجم است.

<sup>(</sup>٦) پس عالم ابدی بود زیرا ناعل که واجب بالذات است همواره ذوات ممکنات را افاضه میکند ودائماً برعالم وجودفیض میکند.

<sup>(</sup>٧) ابراد اين است كه دراين صورت لازم آيد كه سخلوق وخالق برابر باشند.

<sup>(</sup>٨) يعنى متقدم بالذات نه بالزمان .

<sup>(</sup>۹) در موردی که عدم او ممکن باشد چنانکه از عدم روشنائی هوا برعدم طلوع آفتاب پیش از آن استدلال میشود در هرحال ازاین امر لازم نمی آید که شعاع قبل از نیر یا مساوی بااو باشد پس در فیض نیز برابری لازم نهاید. قطب ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>۱۱) که قیض خدا باشد.

<sup>(</sup>١١) يعنى عالم كه فيض خداست صادر از خداست وقائم باو است.

و اما آنچه درمقام ابطال حرکات بی آغاز گفته شده است و استدلال شده است که حرکات مجتمعةالوجودند ازآن جهت که یک یک آنها متدرجا موجود می شوند وینا براین همهٔ آنها موجود خواهند شد[وچون همه موجود بوده ودارای ترتیب است پس باید متناهی باشد پس عالم حادث است] نادرست خواهد بود زیرا حرکات متعاقبه محال بود که مجتمع شوند وینا براین سانهٔ بینهایت در آنها بدون اشکال است ودرست است پس مجموعی برای آنها نبود و وجود جمعی نیابتد چه آنکه همانگونه که موجود میشوند تباه میشوند.

وبدانستی که برهان وجوب تناهی در اموری جریان یابد که هم اجتماع آماد آنها ممکن بود و هم درآنها ترتیب علی بود در حال که در مورد حرکات متعاقبه این طور نبود چه آنکه اجتماع آماد آنها ممکن نبود [برخلاف غیر متعاقبه که حرکاتیافلاك مستدیره باشد] وفرض کردن امری که ذاتاً محال است بدین منظور که امری دیگر بر جهت محال بودن آن [و فرض آن محال را ممکن] امتوار کردن از اموری است که قبلا بطلان آنرا بدائستی وآن گونه عللی که درآنهانهایت واجب بود عبارت از ذوات ثابتهٔ فیاضیه بود (بعلت اجتماع وترتیبی که دارند

<sup>(1)</sup> تاحدوث عالم را ثابت كنند. واز ابطال حركات بي أغاز حدوث عالم لازم آيد.

<sup>(</sup>٧) وچون همه موجوداند ودارای ترتیب پس بایدمتناهی باشد وعالم حادث باشد.

<sup>(</sup>٣) يعنى اين استدلال نادرست است.

<sup>(</sup>٤) مانك اجزاء حركات معدد كه بحثما درآن است.

<sup>(</sup>ه) چون بی نهایت درامور متعاقبه بی اشکال است چنانکه گذشت.

<sup>(-)</sup> دراین جا اجتماع حرکات ماضیه است که فرض میشود موجود است و مهس براین - فرض سحال بودن حدوث عالم استوار میشود.

<sup>(</sup>۷) در تواعدی که آخر باب منطق آورده است این سعنی را بیان کرده است که یکی اژ سوارد مغالطه همین است که ابتداء امر محالی راممکن فرض کنندوسیس اسوری را بر آن استوار کنندو در مال چون روشن شد که حرکات علل حوادث اند و همین طور دوات نیاضیه ، روشن شد که حرکات نامتناهی آند .

<sup>(</sup>۸) چونهم مجتمعة الوجودند وهم دارای ترتیب علی برخلاف حركات پس ذوات فياضيه كه علل حوادث اند متناهيند. قطب ص و . ع .

بر خلاف حرکات ستعاتبه ] واما ایرادی که دراین باب شده است که هرگاه حرکات بینهایت بود لازم آید که هریک از حوادث عالم وجودش متوقف بر حصول بینهایت بود ودر نتیجه اصلا وجود نیافته حاصل نشود ، گفتاری ناصواب بود زیرا آن امری که اگر متوقف بر نامتناهی بائد معتنع الوجود خواهد بود درصورتی است که متوقف علیه ومتر تب علیه نامتناهی حاصل نشده باشد ' [باینکه هردو معدوم باشند که دراین صورت دومی یعنی متوقف موجود نشود مگر بعد از وجود متوقف علیه نامتناهی در مستقبل] واما اگر نامتناهی متوقف علیه [درجهت ماضی] باشد و حوادث ضروری الوقوع باشد [که بعد از وجود نامتناهی که در جهت ماضی] باشد و جهت ماضی است حادث خواهد شد] اوخود محل نزاع است آ وچگونه میتوان حکم بامتناع آن کرد].

واما آنچه در مقام ایراد دیگرگفته شده است که «آن» عبارت از پایان ماضی بود وینابراین [ماضی] متناهی بود [زیرا هرچه را پایان بود سناهی است] اگر منظور این باشد که «آن» آخر ماضی است وبعد از آن آخر دیگری نبود سخنی نادرست

<sup>(</sup>۱) مانند دوچیز معدومی که اخیر آن دو وجود نیابد مگر پس از وجود معدوم اول بلکه مگر پس از وجود معدوم اول بلکه مگر پس از وجود غیر متناهی ، خلاصة کلام اینکه گوینداسری که متوقف برامورنامتناهی باشد وستنع الوجوداست آن موردی است که آن نامتناهی از امورمترتبی باشد که تاآن هنگام حاصل نشده باشد ومربوط به مستقبل باشد مانند دوچیز معدومی که دومین آن حاصل نمیشود مگر پس از وجود یافتن معدوم اول و بلکه بطور بی نهایت همهٔ افراد آن باید موجود شوند تاآن اس متوقف برآنها حاصل شود.

<sup>(</sup>۲) یعنی محل نزاع همین است واز کجا حکم تطعی بامتناع آن کرده اند زیرا هر چیزی که وجود نیابد مگر بعد از وجود بی نهایت در سمنتبل بطور قطع وجودش محال بود پس هر حرکتی وحادثی که متوقف بود برحرکات و حوادث بی نهایت درآینده واجب است که آن حوادثی که متوقف علیه است متناهی باشد پس اگر غرض کنیم که چیزی متوقف باشد برحصول مالایتناهی در طرف آینده چون کشش آینده بینهایت است تا آن بی نهایت حاصل نشود آن اسر حاصل نمی شود و بدیهی است که آن بی نهایت هیچگاه حاصل نمی شود پس آن امرهم حاصل نخواهد شد.

<sup>(</sup>٣) يعني ماضي ستناهي بود.

بود واگر منظور این بود که آن «آن» آخر ماضی بود و بعد از آن ادواری ازآنات دیگر میباتند که هریک آخر ماقبل خود بود سخنی درست است زیرا براین فرض آن «آن» مفروض هم آخر این ماضی بود و هم آغاز زمان آینده درصورنیکه «آن» سبد، قرار داده شود و هریک از دو زمانی که واقع در دوطرف آن بود پمنی ماضی و ستقبل بی پایان قرار داده شود.

واکثر اوقات،اینان حکم جمیع را براساس حکم بریکایک ثابت می کند'. چنانکه گفته میشود: هریک از حرکات سبوق بعدم بود پس لازم آید که همهٔ حرکات نیزسبوق بعدم باشد وپیش از این بدانستی که از ثبوت حکمی بریکایک لازم نمی آید که آن حکم برهمه [بطورجمعی] نیز ثابتشود [مثل اینکه گویندهریک یک از زنجیان سیا هند پس همه آدمیان سیا هند] زیرا ترارسد که گوئی: هریک یک از اعداد سیاهی براین محل در زمان واحد معینی سمکن الحصول بود ولکن ترا نرسد که گوئی همهٔ اعداد سیاهی در زمان واحد معینی برآن محل سمکن الحصول بود وینا براین از ثبوت حکمی بریکایک ثبوت آن برهمه لازم نمی آید؛ [وبلکه ناصواب بود].

فصل در بیان اینکه حرکات افلاك برای رسیدن بامری قدسی لذید بود .

چون وجود حرکات فلکیه ثابت شد و ثابت شد که حرکات افلاک منبعث ازانوار مجردهٔ مدیره اند.

<sup>(</sup>۱) زیرا بنزد حکیم بعد ازآن «آن» مفروض، آنات وازمنهٔ غیر متناهی دیگر بود که هریک آخر ماقبل خوداست، قطب ص ، ۱ ع ،

<sup>(</sup>٢) اين امر درست است لكن آن نتيجة كه مطلوب خصم است حاصل نميشود.

<sup>(</sup>۳) بعنی آخر ماضی وابتداء آیندهاست درصورتیکه توجه بابتدائیت آن شود زیرا «آن» فاصلهٔ بین گذشته و آینده است ، از جهت ساضی پایان است و از جهت سعقبل ابتداء است قطب ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٤) منظور این است که ازحکمی که بریک یک یعنی کل افرادی ثابت واستوار است حکم بر جمیع بعنی کل جمعی را ثابت سی کنند درحقیقت نوعی از مغالطه است که حکمی بریک یک درست بائد واز این تشابه استفاده شود وبر کل جمعی هم همان حکم شود.

<sup>(</sup>ه) منظور از امر قلسی لذید شعاعی است که فائض بر نفوس آنها است بسبب حرکات و بحث دراینکه شکل فلک کری است ودر چگونگی صدور نفس از عقل وغیر از آن.

و نیز اشارت کردیم که انوار مجردهٔ مدیره در سرتبت نازل انوار قاهرهٔ که ومنزه از علایی ظلمات اند قرار دارندا و نیز نور اخس نوری است که بنزد ظلمات بود [ومشوب باظلمات بود] نتیجه آنکه نوری که نزدیک تر به ظلمات است از کمالات نوری دورتر بود و [بعداز این مقدمات خود] دانسته میشود که حرکات افلاک برای غرض خاصی بود، چون ارادی است واین غرض از سافل عاید بعالی نمیتواند باشد چون از معلول فائدهٔ عاید علت نمی شود واز طرفی برای استفادهٔ فائده از سافل عم نمیتواند باشد چون عالی از سافل بهرهٔ برنمیگیرد پس برای دریافت نور سانع بود که از ناحیهٔ نورالانوار برانوار مدبره فائض میشود. و نیز دانسته شد که حرکات برازغ علویه برای نیل به غرضی که درمادون آنست نبود ویرای غرضی که درمادون آنست بود ویرای غرضی که بطور دفعی باور دو یا اصلاباو نرد نیز نبود آزیرا عردو مالت منجربه پایان حرکات میشود از جهت نیل به کل ویا یأس از کل و بنابر این حرکات بر ازخ علویه برای نیل به غرضی نوری بود که انوار مدبره بایر این حرکات بر ازخ علویه برای نیل به غرضی نوری بود که انوار مدبره بایر این حرکات بر ازخ علویه برای نیل به غرضی نوری بود که انوار مدبره از انوار قاهراندر یافته بدانها میرسد و وان نور سانع و شعاعی قدسی بود و واگر

ریرا انوار مجردهٔ مدیره ستقل به علائق بدنیه اند و بدین جهت محجوب از مجردات محضه اند و بنابراین انوار متعلق باجرام و ابدان ظلمائیه اخس اند و انواری که مجرد از ازعلایق جرمانیه انداشرف میباشند، قطب ص ۶۱۱۵.

ب- يعنى تعلق وشوب به ظلمت بود.

۳- یعنی برای هیچیک از این مه فرض نیست یکی اینکه حرکات افلاك برای نیل بغرضی باشد که درسوجودات مادون آنها باشد دوم اینکه برای غرضی باشد که دفعه بآنهارمد حوم اینکه اصولا برای غرضی نباشد..

٤- درصورتیکه بطوردنعی همهٔ غرض حاصل شود باید حرکات پایان پذیرد واگراصلا
 برای نیل بغرض نباشد بازهم باید حرکات پایان یابد.

مدر بعنی از انوار قاهره بوساطت مدیرات فلکیبافلاك یعنی بهجرم افلاك رسد.

به یعنی نور عارضی که از تورالانواربر مدبرات فلکی فائض شود. قطب ص ۲۱۶.
 نور سانح تنها از ناحیه نورالانوار است وشعاع تنسی از سایر تواهر.

در نور مدبری که در برازخ عبویه است امری دائمالتجدد نبود حرکات منجددهٔ دائمی از آنها حاصل نمی شد زیرا آنچه خود لنفسه ثابت بود [که نفوس واجرام آنها باشد] مقتضی امری متغیر نبودا وآنچه در انوار متصرفه متجدد شود امری از امور عالم خلمات نبود چنانکه گذشتا.

پس آن غرض اسری نوری بود وفائض از قواهر بود وستجددالحصول بود"
وآن متجدات واقع در مدبرات علویه عبارت از صورعلمیه نبود؛ زیرا صور علمیه
مدبرات علویه از جهت علومی که آنها بمادون خود یعنی از ناحیه معلولات
حرکات خود دارند و همین طور بمافوق خود، بالفعل بود [ونه آن علوم افزوده
ونه کاسته میشود چون ثابت شده است که خوابط حوادث متناهی است و هردوری
تکرار میشود] چنانکه بزودی خواهی دانست که همهٔ خوابط و کلیات موجودات

۱- یعنی لازم آیدکه از برازخ،حرکات متجدده صادر تشودواز امری که خود ثابت است مانند مدبرات، افلاك واجرام آنها که امری متغیر است حاصل نشود.

۲- منظور از انوار متصرفه نفوس ناطقه فلکیه است اموری که از عالم ظلمات است مانند مدح، ثنا یا امور حیوانی زیراگفته شد که حرکات افلاك واجبةالدوام است و باید منشأ آن امری باشد که دائم بود وعلاوه داخل در تحت کون وفساد نباشد پس غرض متجدد در نفوس افلاك مانند نفوس انسانی نیست.

وارتباطی به غضب وشهوت و... ندارد که مربوط به کائنات فاسدات است وهمهٔ اینها بسر اجرام فلکی متجدد شود وموجب حرکات اجرام فلکی می گردد امری نوری بود.

٧- يا مندرج الحصول بوده.

۱۵ یعنی آن اسر نوری قائض از قواهر، صور علمیهٔ متجدده در نفوس متصرفهٔ اقلاك نباشد.

ه . یعنی صور علمیه نفوس افلاك هم بمادون خود یعنی آنچه سعلول حركات آنها است و همین طور بمافوق خود كه علل آنها است بالفعل است یعنی علم بالفعل كه قابل زیاد و تقصان نیست زیرا سرهن شده است كه ضوابط حوادث ستاهی است نهایت در هردوری تكرار میشود پس كلیات حوادث ستاهی است ودر هرحال اگر امر متجدد در نفوس متصرفه فلكی، صور علمیه آنها باشد لازم آید كه حركات آنها پایان پذیر باشد.

حادثه متناهی بود واجب التکرار ونسبهای موجودان مترتبهٔ قاهر نیز متناهی اند اگر چه بسیارند زیرا علل و معلولات آنها متناهی اند در حال که حرکات افلاك غیر متناهی است پس حرکات افلاك نبود مگر برای نیل بامری غیر متناهی التجدد از آنجه ذکر کردیم یعنی از نوع شماع های قدمی لدید. [واگر حرکات آنها برای صور علمیهٔ داصل به نفوس آنها باشد چون متناهی است لازم آین که حرکات آنها هم متناهی باشد.]

بنابراین تحریکات در افلاک معد اشراقات بود وبار دیگر اشراقات موجب حرکات بود و حرکتی که منبعث ازاشراق بود از لحاظ، عدد غیراز در کتی است که معد آن اشراقات بود و بنابر این دورمتنع لازم نمی آید! پس همواره حرکت شرطاشراق بود واشرانشخود باردیگرموجب حرکتی بود که پس ازاشراق حاصل می شود و این امر همچنین بردوام بود و همهٔ اعداد حرکات و اشراقات مبضوط بود به عثقی سست، و شوق دائم و توالی حرکات افلاک برنستی و احد از جهت توانی انوار سانحه بود در انوار مدیره برنستی و احد از جهت توانی انوار سانحه بود در انوار مدیره برنستی و احد و جون فلک و فاعل آن متشابه الافعال ند بنا براین شکل مدیره برنستی و احد و جون فلک و فاعل آن متشابه الافعال ند بنا براین شکل

١- نه جزئيات خارجي آنها كه متعاقب الوجودند.

۲- دوری بعد از دوری و کوری بعداز کوری پس ناستناهی بودن حوادث درا کوار وادوار بوده نه در ضوابط آنها.

۳- یعنی علل و معلولات قاهره منتاهی بود.

پس اگر آن امر محرك،مجدد صور علمیه بود در حال که صور علمیه متناهی است بناچار باید حرکات افلاك هم متناهی باشد.

٤- یعنی تأثیر متفایل است، نفوس فلکیه سنفعل سیشود به لذات قدیه ناشی از اشراتات عقلی. بدن وجرم فلک سنفعل سیشود بحرکات دوریه که سناسبها اشراقات نسوریه است وحرکات افلاك بواسطهٔ دوام اشراقات دوام یابد.

ه - چون توافق بالنوع دارند از این جهت تفایر دو حرکت بعدداست.

٦- كه توتف حركت برحركت باشد يعني دورسفسر.

٧- زير فيضان انوار ستتابعه از ناحية نورالانوار برسادون خود بروتيره واحد بود.

۸ چون بنابر قاعده حکماه اورا طبیعت واحد وبسیطی بود ودر آن اختلاف قوی وطبایع نبود و هر جزئی از آن سنشابه با کل آن بود و فاعل آن که نور سجرد است نیز در معرض تغییر نبود.

فلک نیز متثابه بود ودر بین اشکال بجز شکل کری هیچ شکلی دیگر نبود که بتوان فرض کرد که اجزاء آن از لحاط وضع متثابه باشند وهمین طور است هربرزخ بسیطی دیگر وچون مدبرات برازخ علویه راعلایق شهوانی وغضی و یا هرآنچه آنهارا ازعالم نور بازدارد نبود ٔ قهرا اشراقات بسیار پذیرند بنابراین بسبب پذیرفتن اشراق از نورالانوارو با توجه باینکه همه مدبرات درپذیرفتن اشراق از اوار سشتر کند همهٔ آنها نیز در تحریکات دوریهٔ خود اشتراك دارندولکن از جهت اختلاف آنهادر اشراقات که آن اختلافات از ناحیهٔ علل آنها بود [یعنی از ناحیهٔ اختلاف در شدت وضعف اختلاف دارند] پس اختلاف درعلل فاعلی که قواهر باشند که در شدت وضعف اختلاف دارند] پس نوع تحریکات آنها مختلف بود [درسرعت وبطوء...] واگرچه اصولا و جودنور نوع تحریکات آنها مختلف بود و تبول اشراقات بسیاری را میکند ولکن در کمال ناشی از قاهر نبود زیرا نورقاهر انوار مجردهٔ مدیره را بدان جهت افاضه جوهریت بمانند نورقاهر نبود زیرا نورقاهر انوار مجردهٔ مدیره را بدان جهت افاضه می کند که برزخ را کمال واستعداد تبول نفس حاصل شود وازناحیهٔ ارباب اصنام عظیمه پذیرای نفس مدیر متناهی القوة شود تا تدییر درآن برزخ کندیدان سان

۱۔ که همان کروی بودن باشد.

۲- زیرا در غیر کره وضع اجزاء آنها متفاوت بود زیرا در یک جانب آن سطح واقع است و در جانب دیگر خط و در طرف دیگر زاویه وینایراین تنها کره است که از لحاظ اوضاع متشایه است.

م. مانند عناصر خالص وبسيط.

ع یعنی امور وهمیه که نفوس انسان را از درك حقایق باز میدارد در نفوس افلاك نبود.

و مدهرات در پذیرش نور و اشراق افزار قاهره را پذیرد و مدهرات در پذیرش نور و اشراق از نورالانوار مشتركاند پس در تعریكات دوریه مشتركند ودر اشراقات دیگر كه از تواهر دیگر برآنها میشود مختلف اند.

۹- یعنی تا مناسبتی بین برزخ ونور سدبر باشد تا علاقهٔ آنها مستحکم شود وآن مناسبت متناهی القوه بودن است.

كه شايسته آن بود [واز آنجهت نفس مدبر متناهی القوهٔ را افاضه می كند] كه علاقت و وابستگی آن بابرزخی كه دراو تصرف میكند مستحكم واستوارشود [ زیراآن برزخ نیز متناهی القوة است پس در قوت متشابه میشوند].

#### قاعده در بیان آنکه مجعول ماهیت بود نه وجود

چون بیانشد که وجود، امری اعتباری عقلی بودا بنابراین هویت و ماهیت هرچیزی از ناحیهٔ علت فیاضه اوبود [ نه وجودش که اعتباری است] و ممکن هیچگاه در وجود خود بی نیاز از سرجح وجودش نبود والالازم آید پس از آنکه فی نفسه وبالذات ممکن بود منقلب به بواجب شود [ زیرالازم آید یا وجودش از قبل خود مرجح شود یاعدمش و گاه بود که پارهٔ از کائنات فاسدات بابقاء علت فیاضهٔ آنها، باطل و تباه شوند، چون متوقف بر علل دیگر می باشند که زایل شده است و نیزگاه باشد که یک چیزرا دوعات مختلف بود یکی علت حدوث و آن دگر علت ثبات مثلا مانند «بت» که علت حدوث آن فاعل آن بود وعلت ثبات آن خشکی عنصرش بود، و گاه باشد که علت ثبات وعلت حدوث یکی بود مانند «تالبی» که آب را متشکل به شکلی میکند آ

١- يهان شدكه وجود عبارت أز انتساب ساهيت است به خارج.

٣- يعنى بنابراين صادر از علت هويت وماهيت ذات اشياء بود نه وجود.

٧- ممكن هم در حال حدوث وايجاد وهم در بقاء سحتاج به سرجح بود.

ع۔ پس ممکن نه در حال حدوث و نه در حال بقاء واجب نشود.

ه- مانند امور استعدادیه مادیه زیراهرسرکبی محتاج باموری مانند التیام اجهزاء وحصول استعداد و... بود تا از ناحیه عقل مفارق برآن فیض چریان یابد البته بر حسب،مزاجی که مستحق آن فیض بود و چون آن مزاج تباه شود آن مرکبکه موالید باشد تباه خواهد شد با اینکه علت فیاضهٔ او باقی است.

٦- مثلا ظرف مشكل آب بود برطبق داخل خود.

ونورالانوارهم علت وجود وایجاد همهٔ ممکنات بود وهم علت ثبات آنها ، واز جمله انوار قاهره نیز این چنین میباشد وچون برازخ علویه از نوع کائنات فاسدات نمی باشند ناچار انوار مدیرهٔ آنها دائمة التصرف میباشند در آنها واز برازخ خود جدا نمی شوند ".

# مقالت چهارم درنفسیم برازخ و هیآت و پارهٔ ازگوای آنها و درآن چند فصل است . فصل

هر جسمی یا فارد بود [یعنی منفرد وبسیط بود] وآن جسمی بود که در او ترکیبی از دوبرزخ مختلف نبود ٔ ویا مزدوج بود وآن جسمی بود که از دو برزخ مختلف ترکیب شده باشد ٔ .

وهر جسم فاردی یاحاجز بود وآن جسمی بود کهبالکل مانع از تفوذ نور در [وصول بما بعد] او بود<sup>۲</sup>.

ویا لطیف بود وآنجسمی بودکه به هیچ وجه سانع از نفوذ نور در اونبود <sup>۷</sup> ویا مقتصد بود وآن جسمی بودکه مانع از نفوذ نور بود ولکن سنع او تمام نبود

<sup>،</sup> یعنی نورالانوارهم علت ایجاد بود وهم علت بقاء واگر موجودی تباه میشود بدان جهت است که علت دیگری که باید داشته باشد تباه شده است.

بادون خودند وهم علت حدوث مادون خودند وهم علت بقاء آنها.

سـ برخلاف نظر اخوان الصفاكه گفته اند نفوس افلاك رهائى يابند ودر آنها تصرف نكنند ويس از ادوارى دراز بعالم عقول پيوندند.

١٠ يعنى مركب از دو برزخ نشده باشد بلكه مفرد وبسيط بوده مانند افلاك وعناصر.

هـ مانند مواليد ثلاث.

٦- ازجزیسائط مانند زمین و کوه و پخارهای غلیظ که سرکب است از عناصرمختلف.

ی ماند هرای مان شفاف.

۸ مانند آپ صاف وجوا هر معدنی شفاف که کاسلا مانع از نفوذ تور نمی باشند و بلکه
 تا حدودی نور در آنها نفوذ کند.

و اورا در سنع نفوذ نور سراتبی بود وافلاکی که حاجز از نفوذ نورند خود مستنیر اند واما افلاك غیرحاجز [اجرامی] لطیفاند و همچنانکه بیان کردیمچون حرکات افلاك دائمی است از فساد و بطلان مبری میباشد ". وآنچه درزیر افلاك است برزخ قابس بود و برزخ قارد قابس از سه قسم بیرون نبود " یا قابس حاجز بود مانند زمین یا مقتصد بود مانند آبویا لطیف بودمانند قضاه و بین ما وبراز خطوی نه [عنصر] حاجزی بود و نه [عنصر] مقتصدی " و گرنه انوار عالیه از ما پوشیده می بود پس درسیان ما وبراز خ بجز فضا چیزی دیگر نبود و آنچه از ابرها وجزآن [ تکه حاجب و حاجزند] دراین بین دیده میشود ناشی از بخارهائی بود می که بسبب حاجب و حاجزند] دراین بین دیده میشود ناشی از بخارهائی بود می که بسبب اشمهٔ فلکیه تبخیر شده به جهت بالا روند.

وأن جسمي بودكه ورا نوعي اقتصاد باشدا وطبيعت آب مقتضى اقتصاد

ر کواکب در افلاك ماتع از نفوذ نور استو چريان آن بسوى فلک بالاتر يعنى كواکب مانع اندازانيكه نور از فلک بالا از ديد بنهان است که فلک بالا از ديد بنهان است .

۲- منظور خود کواکب است که لطیف و شفاف است واز این جهت نور بصرما بماوراء
 کواکب که کواکب دیگرند میرسد. قطب ص۲۱۰۸

۳- قاهرند نسبت به بمادون خود یعنی عناصر و سوالید و از این جهت افلاك را آباء گفته اند و عناصر را اسهات و معصول آندورا موالید.

٤- پس بوچود وافلاك بدوام حركات آنها دوام يابند.

منظور عناصر ومولودات عناصر است و از این جهت قایس گویند که انسوار
 عرضیه و استعدادات خودرا از افلاك اقتباس كنند. تا اینگه سوالید بوجود آیند.

بین عالم ما و برازخ علوی نه اجسام حاجزه وجود دارد نه مقتصده والا ما نمیتوانمتیم فوق خودراکه برازخ علویه است مشاهده کنیم.

ب یعنی اضواء ستارگان را مشاهده نمیکردیم.

۸ - یعنی اگر حاجزی و حاجبی دیده سیشود ترکیباتی است که ازبیخارها درست شده است و اگر نه درجمم طبیعی حاجزی و جود ندارد.

۹- بر حسب علظت بخارها و لطافتآن متفاوت است یعنی متفاوت میشود وگرنه
 فضا مقتصد است.

بود مگر آنکه چیزیبااودرآمیزد و ورا بیالاید وتارکند وهریک از اجسام مرکبه بحسب غلبهٔ یکی از عناصر آن بیکی از این امور منسوب میشود وسرکباتقابسه آنگاه که مقتصد نمایند مانند بلور وغیر، اقتصاد آنها از جهت خابه عنصر قابس فارد مقتصد بود که عنصر آب بود آ

جماعتی از حکماء گویند ؛ امول قوابس جنار بود اباردخشک که زمین بود، باردترکه آببود، گرمخشک که آبش بود وضابطهٔ رطوبت بنزد آنان پذیرش شکل و ترك آن بودوهمین طور پذیرش انفصال بسهولت بود وضابطهٔ خشکی [بنزد آنان] پذیرفتن انفصال بود بدشواری وحق جز این است و ونار عندر جدائی نبود]

زیرا اینان یا آتش را بهمان معنی گیرند که بنزدعامه بود دراین صورت نیز بنزد عامه نورداخل در مفهوم آتش بود [ و شعله های آتش را از جهت نوریت نارتامند]

و یا اینکه باصطلاح دیگرگیرند وبهردو صورت برهان آنان بر اثبات از سستقل بودن] عنصر آتش بنزد فلک براین معنی که آتشی که بنزدما بودبسوی بالا رود پس مرکز طبیعی آن بالا بود ضعیف وناتوانبود آزیرا آتشی که بنزدما

۱- یعنی منصوب به اقتصاد. حاجز، لطیف.

٧- يان شدكه طبيعت آب مقتصد است.

م. نه سه. شيخ سنكر اين معنى است كه آتش عاصر مستقل باشد.

عـ يعنى هم قبول تشكل كند وهم نكند وهم باسائي انفصال بذيرد.

هـ متن اين است كه حق از اين معنى ابا دارد.

۹- یعنی عامه امر سوزان را تنها نار لکویند امر سوزان مشتعل را نارگویند که روشنائی داخل در مفهوم آنست.

٧- يعنى باين معنى گيرند كه تنها احراق داخل درمهوم آن باشد نه نور.

۸- یعنی این برهان ضعیف و ناتوان بود.

بود در هنگام صعود باشتاب مبدل به هواه میگردد و برزخ آن درهنگام شدت نطافت و استعداد ظهور نور دراویانی نمی ماند وسلطنت حرارت نیز از او منقطع میشود و بصورت هواه درمیآید و از جمله خواص حرارت تلطیف بود آ و بنابراین آنچه از او صعود میکند از جهت تلطف اوبود و اینکه بصورت هوای حار در آمده است ].

و هرگاه همچنان آتش آن باقی بماند ویا باهمان حرارتی که دراواست صعود کند لازم آید هرآنچه درخطی دستقیم برابر وی قرارگیرد بسوزد درحال که چنین نیست، پس در حال صعود [وآن قسمت متصاعد] بصورت نار باقی نمی ماند چنانکه بگفتیم واگر [در مقام اثبات دستقل بودن نار] بعرکت فلک استدلال کنند وگویند حرکت فلک هرآنچه مجاوروی قرار می گیرد بسورد پس [درآنجا عنصر] نار بود گوئیم ازین امر لازم نمی آید که آنجا [عنصرنار] بود وبلکه هوای متسخن بسود .

واگر از طریق احتراق دخان در هنگام رسیدن به نزدیک فلک استدلال برعنصر نارکنند و گویند ذوات اذناب و شهب از همین دخانات معترف حاصل می شود این استدلال نیز خطا بود زیر اسوزانیدن تنها از خواص آتش نبود چه آنکه آهن گداخته هم بسوزاند و هوای گرم سخت نیز سوزاننده بود واما استدلال از طریق شبه

۱- یعنی هنگام صعود یه بالا فورآ تبدیل به هوا میشود.

۲- همانطورکه سلطنت نور ازویریده میشود سلطنت حرارت نیز ازو قطع می گردد ویه هیچ یک از دو اصطلاح،دیگر نار نمی باشد وفقط بصورت هوای گرم درسیآید.

۳- وینابراین چون مرتفع شود از کثرت تلطف بود و اینکه بصورت هوا درسآید نه از این جهت است که آتش است.

۱۵ یمنی در حال صعود ناریت خودرا حفظ کند ویا به همان مرارتی میباشد که قبل از صعود داشته است.

سوراخی که درصنوبریت چراغ مشاهده می کنیم نیز استدلال درستی نبودا زیرا از وجود این اسرا لازم نمی آید که آنچه در شبه سوراخ بود نار بود وبلکه هواه بود زیرا هراندازه درناریت قوی تر بود در دگرگونی به هواه بسبب تنطیف تواناتر بود وهرگاه ازدگرگون کردن ساده خود به هواه بسبب تلطیف ضعیف شود بناچار جثبهٔ دخانی آن قوی میشود پس آن قسمت از شعلهٔ چراغ که بنزدیک فتیله وامثال آن می باشد تلطیف یابد واز جهت قوت ناریت بصورت هواه در آید و گرمی آن همچنان به ند.

پس از این جهت که هوائی لطیف بود بصر ودید در آن نافذ بود وازاین جهت که حار است سیسوزاند نه از آنجهت که نار است.

وآنگهی مثانیان خود اعتراف کردهاند که عنصر یابس عنصری بود کسه تشکل و ترك آنوا بآمانی نمی پذیرد درحال که آنچه بنزدیک فتیله است این چنین نبود و بلکه بآسانی قبول تشکل و ترك آن میکندوهمین طوراست آنچه بنزدیک فلک بود و بنابراین آنچه بنزدفتیله و همین طوربنزد فلک است با هوا امتیازی ندارد مگر در حرارث و اختلاف آن بشدت و ضعف و بنابراین هواء حار بود واما آنچه گفته شده

اد شبه سوراخی در قاعده و پائین شکل صنوبری چراغ دیده میشود یعنی شبیه به یک سوراخ کمرنگلی پیده میشود، مطوری که توهم میشود که سوراخ است در حال که مانع و حاجب از نفوذ نور نیست و این را دلیل گرفته اند که آتش شفاف است و عبارت از هوای مقتصد نیست و از این جهت است که هرچه با و میرسد میسوزد در حال که آن شبه سوراخ خیلی شفاف است و اگر آتش عبارت از هوای گرم بود پس آن قسمت شفاف سوزان صنوبری چیست ؟ پس معلوم میشود که آن قسمت آتش خالص است و مابتی مخلوطی با مواد دیگر، قطب ص ۲۱ یس معلوم میشود که آن قسمت آتش خالص است و مابتی مخلوطی با مواد دیگر، قطب ص ۲۱ یس معلوم میشود که آن قسمت آتش خالص است و مابتی مخلوطی با مواد دیگر، قطب ص ۲۱ یس معلوم میشود شبه ثقب،

<sup>-</sup> ومرارت آن همچنان باقی بماند. پس از آنجهت که هوای لطیف است چشم دراو نفوذ کند واز آنجهت که گرم است بسوزاند.

٤- يمنى آن شبه ثقب تشكل وتركآن راباساني ميهذيرد.

د- یمنی هم آنچه نزدیک نتیله است و هم آنچه نزدیک فلک است از هوا اسیازی ندارند مگر به... به آتش.

است که نار عنصری خشک بود از آنروکه چیزهای دیگررا که ملاقی ویانزدیک است باو بخشگاند نیز استدلال خوبی نبود.

زیرا خشک شدن چیزهای[ملاقیویانزدیک باو] از جهت زدودهشدن رطوبت آنها بودوزدوده شدن رطوبت از جهت تلطیف و تصعید بود نه باینکه ناریابس بود و به باینکه تا بابس گردد و بلکه بر و بنین نیست که آتش تری ماده اش را بزداید و نابود کند تا بابس گردد و بلکه بر قاعدهٔ خود آنان هرگاه آنرا تحلیل برد وبیرا کند آنرا ترتر کند زیرا پس از تحلیل یا بخار میشود ویا هواء و در هر حال میعان آن شدید تر میشود پس اصول عنصریات به بود ، حاجز و مقتصد و لطیف .

بدانکه شرط عندر یا جسم لطیف کمال حرارت نبود و زیراگاه باشد که حرارت چیزی پس از تنظیف کم شود و از این جهت است که حرارت پارهٔ از آبها شدیدتر از هوای محسوس بود.

وجورتهای اشیاء چنانکه بیان شد بجز هیآت ظاهره [یعنی کیفیات محسوسه]

۱- بلکه باین سبب باشد که حار است زیرا تلطیف و تصعید از خواص حرارت است نه یبوست. قطب ص ۲۶۰

۷۔ بعنی این سٹوال پیش میآیدکه یبوست نار از کجا آمده است لابد سگویند نار خودرایابس کرده است دراین√صورت درست نیست.

مد یعنی تری آنرا زیادترکند عبارت درهم است ظاهرا منظور این است که فعل آنش در سلاقیات خود یبوست نیست بلکه رطوبت است در حال که عبارت میفهماند که فعل آتش در ساده خود چنین است.

<sup>3-</sup> تا آنکه بگویند که هواه یا آنچه جاری جرای هواه است در لطافت مانند بخارها و دخانها باید شدیدالسخونة باشد و هر چه لطافت آنها زیاد شود حرارت آنها نیز زیاد شود و در نتیجه لازم آید که لطیف از کثیف گرسترباشد زیرابر مکس اجزاه هوا اولا در حرارت و و در نتیجه لازم آید که لطیف از کثیف گرسترباشد زیرابر مکس اجزاه هوا اولا در حرارت و بخار و دخان هراند از لطیف تر شوند و از زمین دورتر شوند کاسته میشود و ثالثاً پارهٔ از اجسام کثیفه گرم تراند از لطیف.

ه- وبنابراین واجب است که حرارت هواء ویرودت آن گوناگون و متفاوت باشد.

چيزديكري نبودا.

والبة اگر آن نوع از هوائی که حرارتش شدید تر بود نار تامیم سمام روا بود [ولکن نامگذاری تغییری در ماهیات نمی دهد] و قهراً بنزدوی آتش باعتبار شدت و خمف کیفیت واحد، منقسم بدو قسم میشود ...

واسا گفتار گوئید تکه گوید نارگرم و تر بود بناچار هوا ه بودودراین صورت خواستار جایگاهی بالاتر از جایگاه هوا ه نبود و بلکه بنزد هوا بایستد گفتاری نادرست بود زیرا خصم را رسد که گوید هراندازه گرسی هوا شدت یابد بالا رفتن او نیز شدت یابد نه از آن جهت که اورا دراین حال حقیقت دیگری بود [بنام نار] و بنکه بدان جهت که اورا در آن حال لطانت دیگری بود ارتقاء آن از جهت لطیف تر بودن آن بودنه از جهت نار بودن آن و آنگهی چه کسی مشاهده کرده است که حقیقت نار ارتقاء یافته باشد در سخونت اس خصم را رسد که گوید. آنچه بنزدیک فلک بود بسبب حرکت فلک سخونت میابد م

ر یعنی صورت اجمام وعناصر عبارت از کیفیاتی بود معموس وینابراین طرف رائرمه که گوید لطیغی که اشد حرارة است صورت دیگری دارد بجز آن صورتی بود که آن اقل حرارة است یعنی حرارت ویرودت مربوط به صورت نوعیه است، این مطلب را شیخ شهاب قبول ندارد.

۲- جواز آن مسلم بود. قطب ص۲۶، زیرا در اصطلاح ونامگذاری نزاعی نبود .

**<sup>-</sup> آنچه میتوان بآن نارگفت و آنچه نمی تواند** 

٤- قول شيخ الرئيس است. قطب ص٧٤٠.

ه درحال که مشاهده میکنیم که توقف نمی کند و بلکه شعله آن چنانکه سلاحظه میشود یعنی شعله های آتش وصنوبرات چراغها همواره بالا میرود و بالاتر از هوائی که ملاقی باآنهاست مبرود.

<sup>--</sup> يعنى از اين جهت است كه لطيف تر شده است نه آنكه نار شده است.

س چه کسی دیده است که حقیقت نار بسوی مقعر فلک ارتقاء یافته باشد با اینکه شعله های سرتفعه اولا روشنائی ندارند و ثانیاً مبدل به هواء میشوند.

٨٠ پس حرارت آن از جهت حركت فلك است نه ذاتيآن بنابراين هواء بود نه آتش عنمبر جدائي نبود.

و تگفت آوراین است که مشائیان درستزجات نیز مدعی ناریت اند. در در در ال که بدانستی که آن آتشی که آنان توهم کرده گویند که بنزد فلک بود هیچ قاسری نتواند آنرا بسوی مافرود آورد زیرافلک آنرا [درخط سمتقیم] دفع نمی کند.

واما آنچه راکه فرض کنندهٔ فرض کرده است و گفتداست که آنچه برودت شبانگاهی آنراباین عالم فرود میاورد [نار است] آن نار نبود زیرا بواسطهٔ استیلای برودت و قهر برودت براو در فرود آمدن از صورت ناری خارج میشود و اما آنچه دراین عالم و آ بنزد ما موجود است امری است که متلطف و متحلل میشود آفابل تحلیل و تلطیف است] و نازل بواسطهٔ برودت نیست (پس آنچه بواسطه برودت نازل شود ناریت او از بین میرود و آنچه در نزد ما موجود است و قابل تنطیف و تحلیل است آن امری نیست که بواسطهٔ برودت نازل شده است].

و میعان آب از جهت حرارت بود". واز این جهت است که درگاه از راه برودت ذاتی خود تمکن وامکان یابد ویا سردی هواکه در عین حال مستفاد ازآب بود در او متمکن گردد منجمد میشود". بجز اینکه فقط باید گفت آب نزدیک

ا تمجب این است که گویند درمسترجا و سرکبات هم آتش بود و در حال که از اینان باید پرسید شما که میگوئید سرکز آتش اطراف فلک است آن آتش چگونه باین عالم آمده است تا مخلوط سرکبات شود و درستمزجات آتش باشد.

۲- چون حرکت فلک مستدیر است اگرهم دفع کند بسوی ما وزمین فرود نیاید زیرا موقعی بسوی ما آید که بخط مستقیم باشد.

۳۔ یعنی مقداری از آتش بوسیله برودت شب نم در شبانگاه بزمین سی آید و در معتزجات قرار سیگیرد.

<sup>؛</sup> د زیرا از خاصیت ناریت خارج میشود. بسبب غلبه برودت.

وآن ناری که بنزدمااست تلطفوتحلل پذیرد. ولطیف شده و پراکنده شود.

هـ اشعه كواكب بوپژه از نير اعظم.

٦- البته بسبب قلت انعكاس شعاعات همانطوركه در فصل زستان است. كلمه تمكن كه در عبارت در دو سورد ذكر شده است در هر سورد معنائي ديگر دارد و درهر حال دراين صورت ها آب منجمدگردد.

و هواء منقلب بآب میشود چنانکه این امررا از قطراتی که برروی طاس ـ

۱- ذاتی او نیست.

۷- مستند بنور مدبر بود یعنی حرکت ارادی، ممکن است تفسیر نور،بمدبر درست نباشد و نظر شهابالدین این باشد که حرکت مستند بنور تولید حرارت کند و مطلق نور نظر اوباشد.

۳- که در آب منجمد است.

ویرا اموریکه ذاتی اشیاء است بواسطه امری خارجی برطرف وزائل نمیشود.

ه عدم وجود زداینده که حرارت و موجبات حرارت باشد چون حرارت زدانیده برودت است و موجبات حرارت مانند حرکت نیز که تولید حرارت میکند باید معدوم باشد.

<sup>-</sup> چون این توهم پیش سی آید که اگر برودت معلل بامر عدمی باشد که عدم وجود زایل کنندهٔ برودت است چگونه امر عدمی میتواند علت وجودباشد، گوید که برودت وجودی است و عدمی نیست باین استناد که مستند بامر عدمی میباشد.

ی آنچه روی یخ باشد وآنچه پهلوی یخ باشد در حال که امر عدمی این تأثیر وجودی را ندارد.

٨- زيرا مثلا در حال انجمادهم مائند بلور بود در اقتصاد.

هائی که بر روی یخ گذاره سیشود می نشیند توانی دید و و و و انگاشت که اینگونه قطرات از جهت ترشحات آب درون طاس بود پس متعین است که [باید گفت] نخست [این قطرات] هواه میباشد و بسبب شدت سردی مبدل به آب سیشود و گویندهٔ را نرسد که گوید:

اجزاء پراکندهٔ آب در هوابسوی طاس منجنب میشود زیرا اگر این فرض درست میبود لازمیآمد که انجذاب اجزاء پراکندهٔ آبدر هوابه حوضهای بزرگ اولی و شایسته تر بود [ زیرا حوضهائی که پروسملو از آبند برودت آنهازیاد تراست برای جذب درحال که چنین نبود ۲ تا آنجا که هرگاه طاسی بنزدیک حوضها ویا مجمع های بزرگ آب برروی یخ دمر شود همان قطرات بر اونشیند که آنگاه که چنین نبود نیز برآن نشیند واین امر در نمام مواضع یکان و مساوی بود چه آنکه بخارهای مفروض زیاد بود تا کم وانقلاب آب به شکل هوا که ناشی از تحلل شدید بخار بود امری است ثابت که همواره دیده میشود تا آنجا که اقتصاد آن به کلی زدوده میشود وبالکل متلطف می گردد ؟.

وانقلاب هواء بشکل آتشی نورانی نیز از چیزهائی است که درآتش زنه ها ودمدمه های بزرگی که هوارا به شکل آتش های شعله ور ونورانی تبدیل می کند دیده

۱- یا دیده میشود. که سمکن است کلمهٔ «تری» مجهول باشد. تطب ص ۲۰۹.

۷- زیرا انجذابات حوضهائی که پراز آب ویا پر از یخ میباشند قهراً زیادتر است در حال که مشاهد خلاف آنست زیرا اگر این طور سیبود لازم سالد که اگر طاسی بهلوی حوض بزرگی ترارسی گرفت چون حوض بفرض از لحاظ نیروی جذب قوی تراست اصولا قطرات آب به طاس جذب نشود یا کستر شود.

ب. اگر قطرات وتری بر روی طاس حاصل از انجذاب اجزاء بخاری براکنده در هواء سیبود بناچار در هنگاسی که بخارها زیادتر سیبود انجذاب اجزاء زیادتر سیبود در حال که وجود امر خارجی شلاف این را ثابت میکند.

عنی بصورتی درآید که اصولا مانع از نفوذ نور درونباشد وشفاف شود وغیر
 حاجز بالکل شود.

میشود و چون انقلاب یکی ازدو عنصر بآن دگر درست و ممکن بود انقلاب عنصر دیگر نیز بدان واجب بود او اگرچنین نبود لازم آید که در ادوار نامتناهی چیزی از این عنصر خاص باقی نماند مگر اینکه تبدیل بآن دگر شود. و در نتیجه از او چیزی باقی نماند ...

و نیز اگر انقلاب عنصری به عنصری دیگر صحیح و جایز بود بناچارنسبت حامل [که بقول مشائیان هیولی و بقول اشرائیان جسم مطلق است] انقلاب بهردو عنصر در امکان انقلاب [باینکه صورت یکی خلع شده متلبس بصورت آن دگر شود] یکسان بوده وآتشی که که نورانی بود ازجهت نوریتش شریف بود و آن همان آتشی بود که همهٔ مردم فارس اتفاق کردهاند که طلسم اردیبهشت بود واو نوری قاهر وفیاض برآن بود پس روشن شد که پارهٔ از این عناصر واشیاه تبدیل به پارهٔ دیگر میشود وبنابراین آنهارا هیولائی بود مشترك وآن هیولی همان برزخ بود که مابه آن نه باعتبار وقیاس به غیر وبلکه بلحاظ ذاتش برزخ گوئیم وبه قیاس به هیاتی که قائم به آن بود حامل و محل گوئیم وبه قیاس به مجموع آن دو که حاصل از آن وهیات آن بود که در حقیقت نوع مرکب بود

<sup>&</sup>lt;sub>۱-</sub> یعنی جایز بود بالازم بود.

جد مانند انقلاب آب بزمین و انقلاب هوا؛ بآتش ودر هرحال مثلا اگر جایز بـود که آب تبدیل بزمین شود عکس آنهم حتمی میهود.

م. زیرا بتدریج عناصر نقصان می یابند ونظام جهان مختل میشود ودرهم می ریزد یعنی لازم آید که همهٔ عناصر بیک عنصر تبدیل شود وآن یک عنصرهم ازین برود.

لكن اگر هريك بديكرى مبدل شود همچنان نظام بحال خود باقي ميماند.

ع منظور از حامل بنزد مشائيان هيولي و بنزد اشراقيان جسم مطلق أست.

ه زیرا نوعی از انواع طلم نوری از انوار مجردهٔ قاهره است در هرحال نار نورانی از این جهت که شیه به عالم انوار است مورد پرستش سردم پارس بودهاست.

۳- بعنی نیاض بود بر نار نورانی که طلبم اردیبهشت است.

ب لكن نه آنگونه هيولائي كه مشائيان گفته اند كه قوت سحض است

هـ يعني جسم،

۹- یعنی مجموع سرکب از جسم و هیأت.

هیولی گوئیم واین نامگذاری باصطلاح ما بود و [ باید دانست که] هیولای افلاك مشترك نبود یعنی هیآت برازخ آنها ثابت بود واز آنهاجدا نشود ومجموع آن هیآت وبرازخ هم منقلب ومتبدل نشوند؟

## فصل در بیان انتهای همه حرکات بانوار جوهریهیا عرضیه

وبرتو است که بدانی که سبب نخستین همهٔ حرکات یعنی سبب اعلای نوری آنها یا نور مجرد مدبر بود مانند سبب محرکهٔ برازخ علویه وانسان وجزآن ویا شعاعی بود که موجب حرارت بود و آن حرارت محرك اجسامی بود که بنزدما است ویا شعاعی بود که موجب حرارت بود و آن حرارت محرك اجسامی بود که بنزدما است ویا نکه از برسی احوال بخارها و دخانها این امر مشاهده میشود و باز بدانکه حرکت منک بطرف پائین تنها از جهت و مستند به طبع آن نبود و زیرا اگر در حیز طبیعی خود قرار گیرد حرکت نمی کند و .

وینابراین حرکت سنگ مبتنی برقسر قاسر بود^ و آن قاسر یا منتهی بنور مجرد مدیر میشود ا ویا باسری منتهی میشود که مستند بحرارتی بود که آنرا ایجاب

۱- یعنی هیئت برازخ افلاك ثابت است وستبدل نمی شود پس هرفلكی نوع منحصر در فرد است ومتبدل نمی شود.

٧- يعنى مجموع هيأت ويرازخ آنها متبدل نمىشود.

٣- يعنى ساير حيوانات كه سبب نخستين محركة آنها نفس مدبر بود.

یعنی در عالم اجسام.

هـ سنظور از بخار چيزی است که از جسم رطب سرتفع شود و سنظور از دخان چيزی است که از جسم خشک صعود کند.

٦- زيرا أكر سبب اين حركت طبع او باشد لازم آيدكه دائماً متحرك بود.

۷- در حال که اگر مقتضی طبیعت سنگ تحرك باشد هیچگاه نباید از حرکت باز ـ
ایستد ولودر حیز طبیعی خود بود. چون مقتضای طبع ازو برداشته نمی شود اگرچه درسکان طبیعی خود باشد،

٨- آن قاسرى كه آنرا از حيز طبيعي بيرون آورده ويه جايگاه يىگانه مانند هوابرد.

۹- مانند سایر احجازی که انسان با نیروی خود ازپائین بسوی بالا فرستد.

می کند٬ وفرود آمدن باران ها نیز بدین سبب بود٬ زیرا آنچه از اثیاء بابسهٔ جهان متلطف ومتصاعد میشود عبارت ازدخان بود. وآنچه ازاشیاء رطب متلطف ومتصاعد میشود بخار بود وسبب آن حرارت بود پس حاصل همهٔ این حرکات یا بنور مدیر باز میگردد ویا بحرکتی که مستند بنور مجرد یا عارض بود ۲.

سپس گوئیم هرگاه برودت بر بخار غلبه یابدستکانف میشود وبصورت آب ریزش میکند واین ریزش نبود مگرستند به تحریک حرارتی چنانکه در حمامات از صعود قطرات بخارات بسبب حرارت و تکانف وریزش آن به سبب برودت این وضع دینه میشود.

و آنچه از بخارها در جو متکانف میشود بصورت ابر درمیآید ودر آن دخان حبس میشود ورهائی خودرا خواهدپی درهنگام شدت تقاوم وبرخورد وی که به بعنظور رهائی آن حاصل میشودآوازی هائل پدید میآید که آن رعد نامیده میشود وآن نیزمیتنی و مستند به حرارت بود و گاه آن دخان ازابر جدامیشود وبصورت آتش درمیآید و صاعقه ها و جزآن ازو حاصل میشود و وهرگاه حرارت دخان بسبب برودت شکسته شود منگین میگردد وفرود میآید ویا از جهت مدافعت هوای مجاورفلک که

١٠ مستند به حرارتي بودكه آن قاسرواكه حركت باشد ايجاب ميكند.

۷- یعنی مستند بحرارتی بود که آن را ایجاب کرده است زیرا نزول باران مستند به بخاری است که مستند بحرارت است وآن حرارت حاصل از انعکاس اشعهٔ کو کبید است که موجب بخار ودخان وبلکه صعود اجزاء آبی وارضی است بسوی بالا.

ج. در نور مجرد مانند حركات انساني ودر نور عارض مانند نزول باران ...

٤- يعنى رعد ناشى از آواز دخان محبوس مبتنى ير حرارت و بلكه حركت است.

ه از ایر جدا میشود ویسوی زمین سرازیر میشود از آن جهت که مانعی آنرا ارزفتن بسوی بالا باز میدارد وعلاوه برآن پاره نی از مواد ثقیل زمینی در اومیباشد واز جهت کثافت جرمش مشتعل میشود . قطب الدین گوید از جهت کثافت جرم و روغنی بودن آن، قطب

ص ۳۰ و

قوایس دیگرهم بروفق حرکت دورانی فلک در حرکت اند بازمیگردد، و در هردوصورت دخان سردشده و یا بازگشته بانیرو وشدتی تمام پراکنده شده و برهوا هجوم میآورد ویدین ترتیب و از این راه بادها بوجود میآید.

و سبب نخستین دراینگونه چیزها نیز حرارت بود ونزدما حرارتی نبود مگر از ناحیه شعاع ستارگان ویا از آتش هائی کهما خود برمیافروزیم وناشی از افروختن ما بود که البته این قسمت کمتر ازآن دگر بود و آتش افروختن ما نیز مستند بسه انوار متصرفهٔ مایود .

وحرکت آبها بسوی جایگاه طبیعی خود وانفجار آنها از چشمه سارها ازجهت بخارهائی بودکه دردل زمین زندانی شده است و همچنین زلزله ها، وسبب بخارها همان بودکه پیش از این بیان شد؛ پس سبب نخستین همهٔ حرکات در عالم نوریود.

و حرکاتی که در برازخ علویه است گرچه خود معد اشراقات بود لکن اشراق از ناحیه نورالانوار بود ومباشر درحرکات، نور مدیر بود پس علتحقیقی در حرکات افلاك نور مجرد بود باضافه نور سانح .

ا منظور این است که بیکی از این وجوه فرود میآید با از آن جهت که برودت آن شکسته میشود ویا از جهت که برودت آن شکسته میشود ویا از جهت مدافعت هوای مجاور فلک پس در شق دوم بسیب خفت به هوا معود میکند تا به مجاورت فلک میرمد و بر میگردد.

۲- یعنی حرارتی که ناشی از آتش افروزی مادر عالم طبیعت است در برابر شعاع کواکب بسیار ناچیز و کم بود. قطب ص ٤٣١.

م مر یعنی بارادهٔ مااست که ناشی از نور مجرد و مدید است پس میب حرکت دراینگونه امور مهمه بازگشت بنور می کند حال نوری عارض باشد ماننداشعهٔ کو کبیه یا نور مجرد مانندانوار مدیرهٔ انسانی ویاللکی پس میب حرکت حرارت است وحرارت ناشی ازنور است.

عد که ناشی از حرارت اشعهٔ کویه است. هد واز ناحیه حرکات نبود تا لازم آیدکه نور معلول حرکت بود یعنی معلول

حركت للكيه تا منافي باشد بااين امركه همهٔ حركات معلول نورند.

پرفائض از نورالانواروا نور بانحگویند.

وحرکت به طبیعت حیات نوربه نزدیک تر بود زیرا حرکت مستدعی علت وجودی نور بود بر خلاف سکون که اسری عدسی بود و ننها عدم علت حرکت، اوراکافی بود ۲.

ونور بسبب اصل و سنح خود حرکت و حرارت را بوجود آورده بدان تعصل می بخشد ونیز نور ذاتاً وبذات خود فیاض وبماهیت وذات خود فعال بود نه به جعل جاعلی دیگر، وعلت اشعهٔ کواکب، کواکب بود ونور تام فی نفسه علت نور ناقص بود مانند شعاع، وهمچنانکه زوایای سه گانهٔ مثلث بسبب وجود

ب الرب الى طبيعة العيوة النورية . در متن كربن الى العيواة والنورية كه ظاهراً درست نيست.

γ- چون عدمی است نیازی بعلت وجودی ندارد تا چه رسد که علت نوری هم باشد وچون مقابل حرکت است یعنی مقابل ملکه است عدم علت ملکه اورا کافی است زیرا علت عدم مقابل با ملکه عیناً همان عدم علت ملکه بود بدون اینکه نیازی بسه علت دیگر باشد .

٣- ئە بانسور .

ه. پس حرکت و حرارت مظهر ومجاری نورند نه علت نور.

ه. یعنی هنگامی که استعداد و قوابل بوسیلهٔ حرکات فلکیه وحرارت مستفاد از اشعهٔ کوکیه کامل شد نور مفارق بر او افاضه کند.

٥٠ يمني علت معدة اشعة كواكب كواكب است نه علت موجلة آنها.

ب یمنی نور تامرا رسد که فینفسه علت نور ناتم بود منظوراز نور تام نور کو کب است منظور از علت اینجاعلت معدم است یمنی نور تام کو کب می تواند علت معده شماع باشد.

مثلث واجب میشود بااینکه مثلث بودن خود عرض بود بعید نبود که نور عارض با شرایطی نور عارض دیگری را ایجاب کند. و هریک از حرارت و حرکت درچیزهائی که صلاحیت قبول بود مستدعی پذیرش آن دگر بود! واز اختلافی که در آثار نور بود و همچنین اختلاف تعددآن، بسبب اختلاف در قوابل [جمعیه] واستعدادات مختلف آنها بود! و در برازخ علویه بین نور و حرکت مصاحبت بود و مصاحبت نور با حرکت تمام تر از مصاحبت هریک از آنها با حرارت بود!.

وهرگاه همهٔ اشیاء جهان وجود را بررسی کنی بجز نور محض چیزی دگررا درنیایی که در هستیهای عالم مؤثر بود حال آن تأثیر قریب بودیا بعید وجون محبت وقهر هرد و از ناحیهٔ نوراند وحرکت و حرارت نیز معلول نورند بنابراین حرارت را درغرائزی مانند قوت نزوع وشهوت وغضب ذی مدخل بود وهمهٔ آنها بنردسا بسبب حرکت تمامیت یابند وشوقها نیز موجب حرکات شوند واز جمله شرف بسبب حرکت تمامیت یابند وشوقها نیز موجب حرکات شوند واز جمله شرف بسبب عرکت تمامیت یابند وشوقها نیز موجب حرکات شوند واز جمله شرف بسبب عرکت تمامیت یابند وشوقها نیز موجب حرکات او اتم بود و به سود می سایر عناصر این بود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که در کت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که در کت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که در کت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که در کت او اعلی وحرارت او اتم بود و به سود که در کت او اعلی و در این بود که در کت او اعلی وحرارت او اتم بود که در کت او اعلی و در این بود که در کت او اعلی و در این بود که در کت او اعلی و در این بود که در کت او اعلی و در این بود که در کت در کت این بود که در کت در

۱- یعنی در اجمام عنصریه نه در افلاك ونه درحركت افلاك، زیرا حركت افلاك مستعد عی حرارت نیست زیرا صلاحیت قبول حرارت را ندارد پس در عناصر حركت قبول حرارت و حرارت قبول حركت میكند چون دنیای فعل وانقعال است.

۲- اختلاف آثار نور وتعدد آن بسبب اختلاف قوابل و استعدادات مختلفة آنها
 بودکه ناشی از اختلاف حرکات واشعه است وگرنه آثار انوار مختلف نمی بود چه آنکه نـور
 فینفسه یک حقیقت است, قطب ص ۳۷۶.

۳- سنطور نور مدبر است نه انوار کو کبیه درهر حال انوار مدبرهٔ برازخ یا حرکت همراهاند .

٤- زیرا حرکتگاهی از حرارت منفک سیشود مانند حرکات افلاك و همیین طور
 گاهی نور ازحرارت منفک سیشود مانند انوار کواکب ویا قوت ولعل وجز آنها.

ه- منظور نور محض واجب الوجود بودكه سرچشمهٔ نور ومنبع وجود است.

 <sup>--</sup> منظور از قهر و محبت قهر ومحبت روحانی ویا جسمانی است که ناشی از نور است.
 -- منظور از قهر و محبت قهر ومحبت روحانی ویا جسمانی است.

٨- اعم از حركات روحاني و جسماني.

طبیعت حیات نزدیک تر بود و در ظلمات از و کمک گرفته سیشود وقهرآ .
وی از عناصر دیگر نیز اتم بود وبمبادی مجردهٔ نوری شبیه تر بود و او
برادر «نوراسفهبد» انسانی بود وبواسطهٔ آن دوا خلافت صغری و کبری تمامیت
می یابد،

وبدین سبب است که درگذشته از زمان سردم پارس مأمور شدند که بدان توجه نمایند ۲ و همهٔ انواررا واجب التعظیم دانندواین امر یعنی تعظیم انوار] شرع وقانونی است که از ناحیهٔ نورالانوار مقرر شده است ۲.

## فصل در بیان استحالت در کیفت که عبارت از تغییر در کیفیات بودنه درصورت جوهریه

آن حرارتی که معلول و ستند بحرکت بود آنطورکه گمان کرده اند کامن در نهاد اشیاه نبود [ چنانکه پارهٔ از حکماه گویند ] که حرکات آنراظا هر کرده و ایمنصه ظهور می رساند] در این مورد ازباب مثال آب متحرکی و امورد توجه قرارمیدهیم که باطن و ظاهرش متسخن بود در حال که قبل از این ظاهر و باطن آن سردبوده است و هرگاه [عقیدهٔ اصحاب کمون درست باشد و] حرارت ازاموری باشد کاسن

۱- یعنی نار ونفس.

<sup>،</sup> یعنی چون برادر نفس وخلیفه انوار است سردم فارس مأمور شدند که به آتش توجه کنند .

جد یعنی تعظیم انوار قاهرهٔ طولیه وعرضیه وسدیره وعارضه واجب است واین وجوب از قوانین شرع نورالانوار است... ویا میتوان گفت که شرعاً واجب التعظیم هستند چون ناشی از نورالانوار اند.

۱۰ یعنی از کمون به بروز آورده باشد. بعضی گفته اند حرارتی که ناشی از حرکت است قبلا در نهاد وجود اشیاء بطور کمون وجود داشته و حرکات آنرا از کمون به ظهور آورده است. این گمان را اصحاب کمون ویروز کرده اند.

ه یعنی آب متحرك را مورد اعتبار قرار داده و مورد توجه ، كلمهٔ ماء المتخضخض: یعنی آب متحركت درآورد شده. آبی كه در یک محل بسیار جمع شده باشد.

درآن وموجود در باطن آن آکه بوسیلهٔ حرکت ظاهر شود ] لازم آید که باطن این گونه آبهاسرد نبود [ وحرارت باطن آن بظاهر آن آمده باشد] درحال که چنین نبود [پس خود حرکت مسخن بود] پارهٔ از سردم گمان کرده اند که آب بسبب آتش گرم نمی شود وبلکه اجزاء ناری که همراه حرارت بود در آن نافذ و پراکنده میشود [ وبدین جهت گمان شود که آب گرم شده است] این گمان نیز نادرست بود زیرا اگر گرمی آب بواسطهٔ نفوذ اجزاء ناری می بود لازم میآمد که مثلا آبی که در خزف بود از آبی که مثلا در قمقمه آهنین و یا سین بود به نسبت سفتی آن دو و ممانعتی که از نفوذ اجزاء ناری دارند گرمتر بود و سریعتر گرم میشد ادر حال که واقع غیر از این است.

وآنگهی اجزاه ناری چگونه نافذ و وارددرظروفی معلو از آب میشود که پر بوده وجایگاهی برای نفوذ ودخول آن اجزاء نبود، بویژه آن گاه که چیزی هم ازآن خارج نشود [که نمی شود].

وهرگاه این قوابس [مذکوره] بایکدیگر درآمیزند موالید پدید میآید.

ومزاج عبارت از کیفیتی بود متوسط بین آن [عناصر مختلف] که از کیفیات ستضادهٔ اجسام [مختلف] مجتمعهٔ متفاعلهٔ متثابههٔ دراجزاه حاصل میشود وچون ترامطوم شد که آن نوع صورتی که مثا ثیان فرض کرده اند متحقق وموجود نبود پس در مزاج بجز توسط کیفیات چیزی دیگرنبود و حاصل فرق بین مزاج و فساد این بود که فساد تبدل بالکل

و۔ یعنی آبی که در خزف است سریعتر از آبی که در آنها استگرم شود در حال که آبی که در ظرف آهنی وسمین است سریعترگرم میشود از آبی که در ظرف خزنی است.

بـ منظور از قوابس ارض ماءوهواء است.

۳- سنطور از متشابههٔ در همهٔ اجزاه، این است که شلا در کیفیت مستبرده نمیت به حرارت ویالعکس در تمام اجزاء مفروضه سختلف نباشد زیرا شلا اگر سخونت پارهٔ از اجزاء شدید تر از سخونت اجزاء دیگر بود این اجتماع ترکیب بود نه مزاج.

و در اواخرکتاب منطق دانستی که صورت جسیه ونوعیه در اجسام بآن نحوکه مشائیان گفته اند نادرست است پس مزاج موالید و اجسام صورت نیست و بلکه کیفیت وتوسط کیفیات است که بواسطه تفاعل حاصل میشود.

بود و و راج عبارت از توسط [وحالت بینابین] مجتمعاتبود و از این سرکبات میوان و نبات و معادن حاصل میشود و از معادن هرآنچه دراو برزخی نوری و ثبات بود که بسبب آن دو شبیه به برازخ علویه و انوار آن شود [مانند طلا ویاقوت وغیره] محبوب نفوس و مفرح آنها بود و در آن از جهت کمال ثباتی که دارد و نیز از جهت امری که درواست و مناسب با محبت است که حاصل از درخشندگی نوری اوست عزتی بود و [عزیز بود بنزد سردم] و چون جوهر ارضی براینگونه اشیاء از جهت نیازی که به حفظ اشکال و قوای خود باو دارند غالب بود ". و [حفظ قوی و اشکال آنها بدون غالب بودن جوهر ارضی سمکن نبود ] « اسفند ارمذ » که اشکال آنها بدون غالب بودن جوهر ارضی سمکن نبود ] « اسفند ارمذ ستی کثیر رب النوع زمین بود و نور قاهری بود که طلسم آن عبارت از زمین بود عنایتی کثیر بیان گونه موالید است آن دو در بانوئیت » اسفند از مذکه رب النوع آنست در سیان اصحاب اصنام حصه حصه « کد بانوئیت » اسفند از مذکه رب النوع آنست در سیان اصحاب اصنام حصه انت بود و هرگاه طبیعت هرچیزی جدا و سجرد از کینیات آن گونه شود و عبارت از ناث بود و هرگاه طبیعت هرچیزی جدا و سجرد از کینیات آن گونه شود و عبارت از ناث بود و هرگاه طبیعت هرچیزی جدا و سجرد از کینیات آن گونه شود و عبارت از ناث بود و و مرگاه طبیعت هرچیزی جدا و سجرد از کینیات آن گونه شود و عبارت از

۱- در فاد بسائط بالکل منقلب ومبتدل میشوند.

۲- يعني مركبات مؤاجيه.

۳- یا زینتی نوری چون در نسخه بدل زبرجالنوری آمده است<sub>.</sub>

٤- بحبب برزخ نوری و حالت ثبات.

ه منظور موالید است که در حفظ اشکال وقوای خود نیاز به غلبهٔ جوهر ارضی دارند یعنی قهراً جوهر ارضی بر سایر عناصر تر کیب کنندهٔ آنها غالب است. قطب ص ۴۲۸. مادرند یعنی برای حفظ و ثبات اشکال موالید وخاصیت آنهاربالنوم آنها که اسفند مناصد و استان اشکال موالید وخاصیت آنهاربالنوم آنها که اسفند مناصد و استان اشکال موالید و استان استا

<sup>-</sup> یعنی برای عفظ و جات اضحال موالید وهاصیت انهارب النوع آنها تداخفت. ارمذ باشد بآنها توجه و عنایت زیاد دارد.

ب- صنم اسقند ارمد یعنی زمین.

رب یعنی حصه و سهم اسفندارمذ از بیان همه اصحاب امنام حصه مؤثث بسود یعنی مانند سهم اناث بود .

٩- يعنى با قطع نظر از عوارض ولواحق.

نوری بود که آن چیز صنم آن بود چنانکه گنشت [ وبنا برین طبیعت زمین غیراز برودت ویبوست او است وآن طبیعت اسفندارمذ بود که رب النوع اواست].

و مزاجاتم آن انسان بود [چون نزدیکترین مزاجها باعتدال بود] وازاین جهت است که از واهب الصور مستدعی کمال [یعنی نفس ناطقه] بود و تورا معلوم شد که در انوار قاهر تغییرات محال بود زیرا تغییر در قواهر نبود مگر از ناحیهٔ تغییردرنورالانوانها نورالانواربودوبدانستی که تغییردرنورالانوارمحال بود و بنابراین نه در ذات نورالانوارتغییری بود و نهدر انوار قاهرهٔ دیگرو آن اموری که متدرجا بوجود میآید و نابود وسپس بود میشود واز ناحیهٔ پارهٔ از انوارهمچنان تعصل میابد ، از جهت استعدادی بود که بواسطهٔ تجددات دائمه هموارهادت میشود و البته جایز است که فاعلی تام بود در قاعلیت خود لکن فعل اومتوقف بر حصول استعداد قابل بود [ بنابرایی از واهب الصور وارباب اصنام اشیائی که حاصل میشود بتدریج از جهت تجدد دائمی استعدادات است که ستند به حاصل میشود بتدریج از جهت تجدد دائمی استعدادات است که ستند به حرکات است که ستند به حرکات است که استند به احرکات است که استند به حرکات است که استند به احرکات است آ

ودر این صورت باندازه اعتدال مزاجی،آن قابل قبول فعل میکندیعنی بقدر استعداد خود از آن هیآت وصورتهائی که در باب نسب عقلیهٔ که در انوار قاهره است و همینطور نسب وضعیهٔ که آن توابت رابود وپیش از این هم بگفتیم بپذیرد (همآن

ا بنابراین طبیعت زمین غیر از برودت و یبوست است که آن عبارت از اسفندارمذ بود و همینطور است طبیعت هرنوعی که مجرداز کیفیات بود رب آن نوع بود.

بنابراین ارباب انواع عبارت از طبایع انواع بودکه مدبرات انواعند واز این جهت است که اخوان الصفا از طبایع به سلالکه تعبیر کرده اند.

٧- منظور ازكمال نفس ناطقه است و منظوراز صور، مدبرات ونقوس بود.

ب یعنی در نورالانوار، در اینجا ممکن است پرسش شود که چگونه در انوار قاهره تغییری نبود, درحال که اموری از آنها حاصل میشود که قبلا حاصل نبوده است جواب در متن است.

عائد نفس مدبر که ارباب انواع از آنها حاصل میشود.

مقدارکه لایق باستعداد او بود واز اشراق پارهٔ ازانوار قاهره که عبارت از صاحب طلسم نوع ناطق بود یعنی جبرئیل علیه السلام که او پدر قریب واز عظمای رؤسای سلکوت قاهر، روان بخش، روح القدس، بخشندهٔ علم و تأیید. اعطاء کنندهٔ زندگی و فضیلت بو د برمزاج اتمانسانی نور مجردی پدید آید که نور متصرف در کالبدهای انسانی بود و آن همان نور مدبری بود که « اسفهبدناسوت» بودواین همان امری است که بواسطه «انانیت» به خود اشارت می کند [یعنی انانیت و یا انائیت را افاده میکند].

واین نور متصرف قبل از پدیدآمدن کالبد موجود نبود زیرا برای هر مخصی ذاتی بود جدا که هم خود وهم احوال خودرا که بردیگران پوشیده بود اندریابد پس انوار مدبرهٔ انسانی واحد و یکی نبود والا لازم میآمد که هرآنچه را که یکی از نفوس بداند برای همهٔ نفوس معلوم بود وحال آنکه چنین نبود و بنابراین هرگاه نفوس مدبرهٔ انسانی قبل از تعلق به کالبدها موجود باشند متصور نبود که واحد و یکی باشند زیرا اگر همهٔ نفوس پیش از تعلق به بدن یکی باشند لازم آید که بعد از تعلق به ابدان هم منقسم نشوند چه آنکه نفوس از نوع امور متقدره و برازخ نبود تا آنکه انقسام آنها ممکن بود و همچنین قبل از تعلق به ابدان تکثر و کثرت آنها نیز متصور نبود زیرا اینگونه انوار متصرفه قبل از تعلق به ابدان تکثر و کثرت آنها نیز متصور نبود زیرا اینگونه انوار متصرفه قبل از

۱- یعنی نفس ناطقه.

٧- يعنىنفس، هم ذات شود وهم احوال خودكه برساير نفوس پوشيده است ادراك كند.

س باین دلیل که هرنفسی خود واحوال خودرا ادراك می کند پس همهٔ نفوس یکی نبود و هر کالبدی را نفسی جدا بود.

١٤ اگر قبل از تعلق واحد باشد باید بعد از آنهم واحد باشد وهمه از احوال هم
 آگاه باشند.

هـ نه اندازه دارد ونه جسم است.

تعلق به ابدان نتوانندبه شدت وضعف از یکدیگر ممتازباشند زیرا هرمرتبهٔ از مراتب شدت وضعف نامتناهی در شمار بود و نیز بسبب عرضی ازعوارض غریبه هم ممتاز نمی باشند چه آنکه نفوس مدبرهٔ واقع در عالم حرکات، مخصص نمی باشند و تا آنها را امور غریبه از یکدیگر ممتازکند و ویون قبل از تصرف در ابدان نه واجب اند نه کثیر یعنی نه وحدت آنها سمکن بود ونه کثرت آنها بنابراین وجود آنها قبل از ابدان سمکن نبود .

[ پس وجود وهم استياز آنها بعد از وجود كالبدها بود] .

طریق دیگر. هرگاه نفوس ناطقه قبل از کالبدهای انسانی موجود باشند لازمآیدکه آنهارا هیچ نوع حجاب وشاغلی از مشاهدهٔ عالم نور محض بازندارد\* واز طرفی در عالم انوار اتفاق وتغییری[که موجب کمال آنها باشد]نبود"

وبنابراين لازم آيدكه نفوس قبل ازكالبدكامل باشند وتصرف آنها در

الله وخون فرض این است که معتاز هستند ولکن استیاز آنها بشدت وضعف نیست زیرا مواتب شدت وضعف نا ستناهی است ونقوس باین معنی ناستاهی نمی باشند زیرا فوق آنها انوارقاهرهاست پس استیازآنها به چیز دیگر است.

۳- زیرا عرض غریب مفارق نتواند چیزی را ممتاز از دیگری کند و علاوه استعدادات و عوارض غریبه و ... در عالم اتفاقات وحرکات واجسام است و تفوس واقع در عالم اجسام وحرکات نمی باشند.

۳- یعنی در عالم ماده است که موجودات متخصص به عوارض شوند وحرکات اند که مخصص موجودات اند به هیات وعوارش و یا اموری دیگر وا صولا در عالم طبیعت هم عوارض غریبه مخصص آنهانمی باشند

٤- پس وجود نفوس قبل از ابدان سكن نبود.

هـ چون در عالم انوار حجابي نبود و حجاب از توابع تعلق به كالبد است.

۲- سنظور از اتفاق پدیدآمدن علل واسباب حوادث بود که نتیجه حرکات افلاك است که سوجب کمال نفوس شود و سنظور از تغییره تغییردرعالم تورمحض است که هردوصورت در آنجا یعنی عالم انوار نا سمکن است نه درعالم اتفاقات واستکمالات است نه عالم تغییرات و هر سوجود نوری واجد همهٔ کمالات است ، در حد معلولیت خود .

واما آنجه گفته شده است دراین باب که متصرفات [یعنی نفوس ناطقه] را حالتی عارض وسانح میشود که موجب سقوط آنها ازمراتب خود میشوند و بابدان تعلق میابند سخنی نادرست بود زیرا در جهائی که فوق عالم حرکات و تعلقات وتغییرات است تجدد وحدوثی نبود همچنانکه خود بدانستی.

برهان دیگر : هرگاه انوار مدبره پیش از کالبدها موجود باشند مارا رسد که گوئیم:

دراین صورت اگر وضع بدین منوال بود که بعضی از آن نفوس اصلا متصرف در ابدان نباشند لازم آیدمدبر نباشند و وجود آنها معطل بود واگر چنین نبود که پارهٔ از آنها متصرف در ابدان نباشند الازم آید که بالضرورة وقتی بود که همهٔ انوار مدیره متصرف در کالبدها باشند ونور مدیری بدون کالبد نماند موآن وقت بناچار [در زمان گذشته و] در ازل وقوع یافته است وبالنتیجه لازم آید که در عالم نور

١- چون غرض از ورود ثقوس در كالبد استكمال است.

۲- یعنی همهٔ نفوس نسبت به همهٔ کالبدها مساوی میباشند و اولویتی در بین نیست
 که گفته شود فلان نفس بفلان کالبد از آن جهت اختصاص یافته است. قطب ص و ع ع ج

چون در عالم نفوس حركات وتغييرات نيست.

ع - ومثلا كالبد معيني را ويژه نور مدبري كند نباشد.

ه- بعضى مشائبان كفه الله كه اتفاق، طرف وجود نورسد برى را به كاليد اختصاص دهد.

 <sup>--</sup> یعنی از سرتبه نور سعض خارج شوند ویا سرتبهٔ لااتفاتی را از دست بدهند.

بلکه همهٔ آنها متصرف در ابدان باشند.

۸- نور مدهر دیگری نماند تا به ابدانی که بوجود میآیند تعلق گیرد.

مدبری برای تعلق به کالبدهای موجود بعدی نبود و این امر محال بودا.

طریق دیگر: چونبدانستی که حوادث جهان غیرمتناهی بود [ وهمانطور که بدایتی ندارد نهایتی نیز ندارد] ونیز بدانستی که انتقال نفوس از کالبدی بسه کالبد دیگر در عالم ناسوت [نه در عالم مثال] معال بود [ یعنی بطلان تناسخ که عبارت از تعلق نفس باشد ببدنی بعد از تعلق آن ببدنی دیگر ثابتشد] بنابراین هرگاه حوادث را پایانی نباشد تعلق تفوس بابدان راهم نیز پایانی نخواهدبود بخون پس از بطلان تناسخ برای هربدنی نفسی جدید میباشد پس نفوس همباید غیر متناهی باشد حال نفوس را حادث بدانیم یا غیر حادث نهایت اگر غیر حادث باشند لازم آید که در مفارقات قدماء غیر ستناهیه باشد و قهرآ مستدعیجهات باشند لازم آید که در مفارقات قدماء غیر ستناهیه باشد و بهرآ بستدعیجهات شد که حوادث را نهایتی نبود و تناسخ هم محال بود پس] لازم آید این نفوس قدیمه غیر متناهی باشند و الازم آید مستدعی جهات غیر متناهی باشند در مفارقات [ که مستندو معلول آنها است] ومحال لازم آید [ چون نقل سخن بان جهات غیرمتناهیه خواهد شد و لازم آید که در مفارقات علل ومعلولات مجتمعه غیر متناهیه باشدوقبلا بطلان آن مبرهن شده است وعلاوه نناقض بود ] .

#### فصل درحواس پنجگانه

برای انسان وجز آن از حیوانات کامله پنج حس آفریده شده است که عبارت از لمس، ذوق، شم، سمع و بصر بود ومحسوسات چشم اشرف بود زیرا

ا زیرالازم آید که کالبدهائی که بوجود آیند بدون نفس بمانندوعلاوه اینکه همانطور که نفوس را بدایت نیست. نهایت نیز نیست

۲ یمنی اگر قدیم باشند و در عین حال غیرمتناهی محال لازم آید سدیمنی وجود جهات نامتناهی درمفارقات

عنظور حواس خصة ظاهرهاست.

معسوسات آن انواری بود که از ناحیهٔ کواکب وجز آنها آیدا ولکن حیوانات را قوت لسی مهمتر بود والبته اهم بودن بجز اشرف بودن است و مسموعات از وجهی دیگر لطیف تر از مبصرات بود ".

## فصل در بیان اینکه برای هرصفتی ازصفات نفس نظیری در کالبد انسان ہود

چون تورا معلوم شد که نور نیاض لذاته بود و اینکه اورا در جوهرذاتش مجتی بود به اصل وسنخ خود و قهری بود بمادون خود بنابراین لازمآید که از ناحیهٔ نور اسفهبد بسبب قهرش قوت غضبیهٔ در کالبدهای ظلمانی حاصل شود وبواسطهٔ محبتش فوت شهوانیهٔ حاصل شود وهمانطور که نور اسفهبد صورتهای برزخیه را مشاهده میکند وآنهارا از موادطبیعیخود مجرد کرده وصور کلی نورانی می گرداند وتعقل می کند آنطور که لایق جوهر ذات آن بود [چون جوهر نور اسفهبد محل صور مجردهٔ نوریه است] مانند کسی که مثلا «زید» و «عمر» رامشا هده کند واز آن دو، برای « انسانیت» یک صورت کلی وعامی را بگیرد وبرآن دووبر خیر آن دو حمل کند آ. [همین طورهم] لازم است که در کالبد قوت غاذیهٔ کمه همهٔ غذاهای مختلف راد گر گون کرده شبیه به جوهر معتذی گرداند موجود باشد [یعنی همان طور که نفس مدبراز امور جزئیه کلیات را اخذ میکند و جنس خودویا مناسب با جنس

۱- سکن است سنظور از جز آنها ماه وخورشید باشد لکن دراین صورت ذکر خاص
 بعد از عام بود.

۲- یعنی مانعی نیست که قوت لاسه اهم باشد ولکن اشرف نباشد زیرا اهم بودن
 غیر از اشرف بودن است.

۲- زیرا اصوات موسیقی که انسان را بعالم انوار و روحانیات رهبری کرده و سوق میدهد بوسیله قوت سامعه ادراك میشود.

عد محبتی بود بانوار مافوق خود که اصل اویند.

ه مرنوری نبت بمانوق خود محبت دارد و نبت بمادون خود قهر.

۹- منظور بیان حصول صورتهای کلی است که مجرداز مواد است وامری عقلی است که حمل برجزئیات و افراد آنها میشود.

خودمیگردند نا مناسب با موطن اوبود وصور مجردهٔ آنهارادر موطنخود درآورد همینطورهم قوهٔ غاذیه از امور سختلف یک امر واحدی که سناسب باآن بود درست میکند ومیسازد].

واگر این قوت نمی بود بدن انسان همچنان تحلل می یافت وبدلی جایگزین آن نمی شد و سرانجام وجود او استعرار نمی یافت و همانطور که درشان سنخ نورتام این بود که مبده وعلت نوری د گرشود . بنابراین از نوراسفه بددر کالبدانسانی قوتی حاصل میشود که موجب کالبدی صاحب نور دیگر می شود و آن قوت مولده بود، قوتی که بقاء و پایداری نوع (یعنی آن نوعی که بقاء شخص و فرد آن متصور وممکن نبود) باز بسته بآن بود و وبنابراین بسبب آن قوت مقداری از ماده بدن انسانی که خلاصهٔ اخلاط آن میباشد جدا میگردد تا مبدء تکوین شخص دیگری شود .

وهمانطور که از شأن اصل وسنخ نور این بود که از راه فیضان انوار سانحه از نورالانوارفزونی یابد ویسبب هیآت نوریهٔ فائض از انوار مجرده کمال یابد واز قوت به فعل آید، همانظورهم از ناحیهٔ نور اسفهبددر کالبدوی قوتی حاصل میشود که موجب فزونی در اقطار آن میشود بر نسبتی که شایسته است وآن قوت نامیه بود، آنگاه قوت جاذبه، آنگاه قوت جاذبه به قوت غاذیه خدست می کنند و بدو مدد

ا یعنی لازم آید که در کالبد انسان قوتی باشد غاذیه که آن قوت همهٔ غذاهای مختلف را گرفته به چیزی که شبیه گوهر غذاگیرنده است تبدیل گرداند، یعنی رشد و نمو و تولید مثل کند.

۲- زیرا نیاض لذاته بود بنا براین ناچار از هرنوری شعاعی حاصل شود که فرع آن ومعلول آن بود چنانکه قبلا گفته شد که انوار مجردهٔ قاهره بعضی علت بعضی دگر بود.

٧- قوة توليد مثل است .

ع چون اصولا افراد واشخاصی باقی نمی اند یعنی مادام که افراد واشخاص پایدار نباشند. در هرحال قوت مولده موجب بقاه نوع است.

میرساندا و قوت ساسکهٔ بود که آنرا حفظ و نگهداری می کندا تا هر قوتی تصرف خود را بنحو شایستهٔ انجام دهد وستصرف تصرف خود را بکندا و قوت هاضه همیباشد که تهری المدد بود و آنرا مستعد تصرف کندا.

وقوت دافعهٔ بود که آن چیزهائی که مثابهت نپذیرد دفع کند این قوتها همه فروع نور اسفهبدیه اند که در کالبد انساند و کالبد انسانی صنم نوراسفهبد بود وبنابراین از جهت اعتبارات متعددی که در نور اسفهبد بود و نیز از جهت اشتراك احوال برازخ، این قوتهای مذکور از نور اسفهبد حاصل میشود و دلیل بر تغایر این قوتها وجود بعضی از آنها بود قبل از وجود بعضی دیگر ویا بعداز وجود بعضی دیگر ویا بعداز وجود بعضی دیگر که پارهٔ دیگر

۱- برای اینکهٔ آنچه تحلیل رفته است جبران کند.

۲- یعنی موادی که بوسیله توت غادیه کالبد انسان دریافت کرده است نگهدارد تادر موقع شود بدل، یتحلل شود.

سمد یعنی قوت غاذیه و تاسیه و مولده بطور شایسته کار خود را انجام دهند زیراهریک از این قوا تصرفی دارند و نیازی بتوهٔ ماسکه دارند که موادرا نگهدارد تا هریک از آنها تصرف در آنها کنند.

ع- یعنی قوهٔ غاذیه را مستعد تصرف میکند و اگر قوهٔ هاضمه نبود که غذا را احاله کند بطوریکه صلاحیت نیابد که جزء مفتذی بشود قوهٔ غاذیه تصرف تکند و از تصرف باز داشته شود.

هـ يعنى مواد زائد غذائى را دفع ميكند.

<sup>-</sup> فروع بودن این قوی یا باین اعتبار است که فائض از تور اسفهبدند یا بدینکه در کار خود سنتقل نمی باشندیا باینکه استکمال نفس بسب این قوی بود.

۷- اعتباراتی که در نوراسفهبد است عبارت از قهر، سعبت وجهات عقلی دیگر است وهمهٔ برازخ در جسیت که ستعد قبول قوای نفس بود مشتر کند و هرچه استعداد قابل زیاد تر بود بهتر قبول فیض کند.

ر مثلا قوت غاذیه ونامیه قبل از قوای دیگر است یا لااقل قبل از مولده وجود دارد و همین طور قوت غاذیه بعد از مولده هم باقی میماند و هردو بعد از نامیه اند.

بکمال بود [یعنی باوجود آنکه بعضی از آنها در حد کمال خود بود'] والبته انسان جامع وسمتوفی وحائز همه قوتهای نباتی و حیوانی بود' [ بهرحال دلیل بر تغایر این قوی که مثلا قوه غاذیه و نامیه قبل از مولده بود و همین طوربقاء غاذیه بعدا زمولده و اختلاف آثار، مختل شدن بعضی است در عین آنکه بعضی دیگر در حد کمال خودند ].

### فصل در بیان مناسبت بین نفس ناطقه وروح حیوانی

( نور اسفهبد در برزخ تصرف نمیکند سگر بتوسط امری مناسب و آن سناسبت همان مناسبتی است که نور اسفهبد با جوهر لطیفی که روح نامیدهاند و منبع آن تجویف چپ دل بود دارد ۲.)

زیرا اولا در آن نوعی از اعتدال و دوری از تضاد بود و مشابه با برازخ علویه بود و ثالثاً در او نوعی از اقتصاد بود که اشباح مثالی بنزد او ظاهر میشود و ریرا عنصر مقتصد را چنین حالی بود و عنصریات غیر مقتصده

ا اسا اختلاف آثار زیرا سمکن نبود که همهٔ آثار سختلف از یک قوت بسیط صادر شود و سمکن است یکی از این قوت ها بطور کلی از بین برود مانند سولده ویا ضعیف شود معذالک قوتهای دیگر همچنان باتی سی مانند.

ا مان المرمناسب همان روح حيواني يانفهاني است كه واسطه يين نفس ناطقه وبرزخ است.

و اجسام طبیعی است و اجسام طبیعی است و از لحاظ سناسبت شبیه به برازخ علویه است،زیرادر آن نه تضادی بود نه اوصاف طبیعی دیگر، وجرسی بود کاسلا دارای اعتدال و از این جهت میتواند متوسط بین دو اسرمادی محض یعنی تور مدبرباشد که بینهما برزخ لایبغیان،

ه اشباح مثالی بنزد او ظاهر شود زیرا روح حیوانی هرگاه بدماغ صعود کند و در تجایف آن رفت و آمد کند بارادهٔ آن، مزاج آن معتدل گردد و در او مقالتی مانند مقالت آینه پدید آید که صالح شود که عالم مثال و اشباح خیالی در او ظاهر شود.

٧- مائد ناميه، مولده، غاذيه.

٦- يعني آب صاني.

ر-یعنی خاصیت عنصر مقتصدمانند آب این است که در او اشباح مثالیه نمود مشود .

بتوسط او مظهر مثال و اشباح میشوندا واز طرفی در آن [یعنی درروح] نوعی از حاجزیت بود که بواسطهٔ آن انوار فائضهٔ عقل و نفس را می پذیرد وحفظ می کند و ونیز از جهت حاجزیتی که در اوست اشکال وصور را نگه میدارد .

(واز طرفی دیگر در او یعنی [یعنی در روح] لطافت و حرارتی بود ساسب با نور، و نیز در او حرکتی بود مناسب با نور وچون باعتبار لطافت و سرعت تحلل و چیرگی حرارت بر او در اعداد و اشخاص نوع وی ثباتی نبود بنابراین نوع وی بواسطهٔ امدادی که بدومیرسد ثابت و پابرجا می ماند آ)

پس روح حیوانی که الطف اجسام عنصریه است مناسب و مشابه با همهٔ مناسبات نور آفریده شده است او وینابراین روح حیوانی حد وسط بین روح وعناصر است].

و اما غیر او [یعنی غیر روح حیوانی که عناصر و عنصریات باشد] گرچه از جهتی مناسب بانور بودلکن از جهتی دیگر مخالف با نور بود [چنانکه در ستن پیان شده است که آنها نتوانند حد فاصل وواسطهٔ نور اسفه بد باشند].

زيرا فضاء قبول شعاع نمى كند گرچه از جهت سرعت وقبول حركت مناسب

ا- عنصریاتی که مقتصد نباشند مانند بلور و شیشه و جز آنها از چیزهائی که در ترکیب آنها اجزاء مائی محلبه دار د ویواسطهٔ غلبه آب که عنصر مقتصد است مظهر مثال و اشباح است.

۲- در روح حیوانی نوعی از حاجزیت است که سوجب سیشود بواسطهٔ آن انواری از عقل و نفس به پذیرد و نگهدارد و چون حاجز است نگهمیدارد.

۳- بعنی صور مثالیه و خیاله که در او ظاهر میشود نگهمیدارد. همان اشباح و مثالهائی که از حالت اقتصاد در او ظاهر میشوند. قطب ص ۶۹۲.

اد يعني روح حيواني.

هـ سنظور از نور دراین عبارت در هردو سورد نور عارض است.

ب. منظور از «اعداد نوعش» امتداد وجودی وی در آنات وساعات و حالات است.

پ. یعنی همهٔ مناسبات نوریه و عنصریه در او هست در سن کربن و جز آنندارد.

یا نور بود[پس از جهت عدم قبول شعاع مناسب با نور نیست] ا

و بدین سبب است که عالم نوربرزخی را که حرکت وی دائم بود تصد کرده وبسوی آن رود وبدان نزدیک گردد و عشق ورزد [و با تمام این احوال متعلق نور اسفهبد نبود] وعنصر حاجز" البته نور شعاعی را می پذیرد ونگهمیدارد و از این جهت مناسب با نور است و از این جهت مناسب با نور است و از این جهت مناسب با نور است می کند ومظهر ومثال نیرومستنیرهم واما عنصر مقتصد البته شعاع را حفظ می کند ومظهر ومثال نیرومستنیرهم می گردد د. و لکن از جهت برودت ذاتی و کثافت خاص مخالف با نور بودو دراین روح مناسباتی بسیار بود و و ر تمام بدن پراکنده بود وحامل قوای نوری آن بود و نور اسفهبد بمیانجی وی در کالبد انسان تصرف میکنند و بدان نور می بخشد و و نور اسفهبد از انوار سانحه بر میگیرد و از قواهر بر او میتابدبراین روح حیوانی نیز منعکس میشود .^ وامری که بواسطهٔ آن حس وحرکت حاصل میشود همان امری بود که از این روح بدماغ میرود و و بسبب برودت دماغ اعتدال

ا در اینجا وجوه مناسبت و مخالفت روح حیوانی را با عناصر برسی شمارد تاجهاتی که یواسطهٔ آنها روح حیوانی با عناصر و اجسام و هم به انوراسفهبد مناسبت دارد روشن کند. قطب صه ۶۶۸

منظور از نضاء درمتن هوای حار لطیف است.

٧- و بنزد او بماند یعنی از جهت همین مناسبت است که همواره متوجه بعالم برزخ یعنی افلاك بود زیرا فضا بلافاصله در قاعدهٔ اهل هیئت بعد از افلاك و ملتصق بآنها بود.

٣- يعنى زىين.

ع۔ لکن از وجوہ دیگر سخالف یا نور است.

هـ بعني آب.

۱ز این دو وجه مناسب بانور است لکن از وجوه دیگر مخالف به نور است.

ب یعنی منامبات زیادی با نوراسفهبد دارد.

م انوار سانحه یعنی انوار فائضهٔ براو، سنظور این است که همهٔ انوار فائضه که از نورالانوار و انوار قاهره بلاواسطه یا باواسطه به او فائض شود ازویر روح حیوانی صعود کرده بدماغ رسد.

میگیرد واز ناحیه نفس سلطان نوری می پذیرد و کسب می کندا و مجدداً بسوی همهٔ اعضاء بدن باز می گردد. [یعنی همان روح ویا بخار متصاعد بقول مشائیان در تمام عروق وشرایین بدن می پراکند] و حسو حرکت بواسطهٔ آن حاصل میشود. آ و چون سرور را با نور مناسبتی بود هرآنچهٔ از جمله اغذیه بصورت روح حیوانی درمی آید نورانی و مفرح میگردد آ.

چه وچون نفوس مدبره را با نور مناسبتی کامل بود بدین جهت عمهٔ نفوس از ظلمات متنفر می باشند و در هنگام مشاهدهٔ انوار منبسط و مسرور میشوند و وبلکه ممهٔ حیوانات در تاریکی شب بسوی نور میروند وبدان عشق میورزند پس تسور اسفهبدرا گرچه نه مکانی بود و نه دارای جهت لکن ظلماتی که در کالبد است [یعنی قوای بدنیه] همه متعلق بوی و مطیع و فرمانبردار او بود ".

## فصل در ایکه حواس باطنه منحصر در پنج حس نبود

بدانکه چون انسان چیزی را فراموش می کند چه بسا یادآوری آن بر او دشوار بود تا آنجاکه کوشش بسیار میکند و برآن دست نمیابد ویادآوری آن میسر

<sup>1-</sup> یعنی صعود بدماغ کند وقدرت و سلطهٔ نوری پذیرد و روح حیوانی لطیف شود.

۲- ترتیب طبیعی امر این است که نخست چیزی از قلب بدماغ صعود کند و بسبب برودت دماغ اعتدال پیدا کند و چون معتدل شد از نقس مدبر ملطه و قدرت گیرد و بازگرد، نه بقلب تنها بلکه بتمام اعضای بدن و دراین صورت است که باو روح حیوانی گویند.
 ۲- منظور این است که پس از اینکه از پخارهای متصاعداز قلب، روح حیوانی متولدشد.
 ۱- این امررا بالوجدان همه درمیا بند و نیازی ببرهان ندارد.

ه منظور این است که نور مدبرخود فی ذاته نه دارای مکان است و نه جهت لکن قوای بدنی ظلمانی که در کالبد متعلق باو است از جهت شدت علاقه که بین نفس ویدن هست و آن قوای ظلمانی خود فروع اوست آن قوا مطبع نفس اند. گویا کسی سئوال کند که چه مناسبتی بین قوای مادی ونفس مجرد هست جواب داده میشود...

نمی گردد وسپس احیاناً اتفاق می افتد که همان چیز بعینه بیاد او می افتد و متذکر می گردد پس این امری که بیاد وی می افتد بعینه در بعضی از قوای بدنی وی نبود اوالاپس از کوشش وسعی بنیغی که درجستجوی آن میشد از نور مدبر پنهان و پوشیده نمی ساند وباین طریق هم که فرض شود که امر منسی در پارهٔ از قوای بدنی وی محفوظ بوده ولکن مانعی از موانع بدنی از تذکر آن معانعت کرده است نیز نبود زیرا جویندهٔ آن نور متصرف بود نه امری برزخی تا آنکه مانعی جسمانی بتواند از دست یافتن بر امری که محفوظ در پارهٔ از قوای بدنی است مانع گردد واگر آن امر منسی در ذات وی و یا پارهٔ از قوای بدنی وی می بود هرآینه حاضر بنزد وی می بود و او بدان آگاهی می بود ا

[ویالااقل بعد از جستجو آگاه میشد درحال که فرض این است که آگاه نمی شود].

وحال آنکه انسان درحال غفلت از اسری اصلا شاعر بهچیزی که مدرك اوست نبود نه باینکه در ذات اوست ونه باینکه در پارهٔ افر توای بدنی اوست وبنابراین تذکر نبود مگر از عالم ذکر و آن مواقع سلطان انوار اسفهبدیهٔ فلکیه بود زیرا[آن انوارمدبره] هیچگاه اسری را فراموش نمی کنند که آنجا فراموشی نبود.

<sup>1-</sup> یعنی در حافظهٔ او نبود این اعتراضی است به مشائیان که گویند تذکر عبارت از یادآوری اسری است که در قوهٔ حافظه بمانده است ویرحسب اتفاق انسان بیاد آن سیافتد. قطب ص ۶۹۹.

۷- ویا بعد از جستجو وطلب از آن آگاه سیشد درحال که چنین نبود یعنی نرض این است که از کوشش وسعی بلیغ هم بدان دست نیابد.

ب یعنی مطلقاً توجه نداردباینکه آن امرکه مدرك اواست در ذات او یا در قوای بدنی او است یعنی مطلقاً توجه نداردباینکه بدنی امر باشد که آن امر مدرك اوست تا چه رسد باینکه در ذات اوست یا در پارهٔ از قوای بدنی اوست.اگر امر منسی در یکی از آن دو می بود حاضربنزد او بود و وشاعر بآن بود که مدوك او است.

عد پس انسان یعنی نقس مدیر انسان متصل به نفوس مدیرهٔ فلکیه میشود ویات آوری میکند.

وصورتهای خیالیه برآن نحو که مشائیان انگاشته اند که مخزون در قوت خيال بود [ به جهت اينكه بقول آنها خيال خزانه حس مشترك است] بعين همین دلائل [ یعنی بعین همان برهانی که ثابت کرد که حافظه خزانه وهم نیست] باطل است. زیرا اگر صور خیالیه در قوت خیال می بود بنزد نور مدبر حاضر می بود و وی هموارهمدرك آن میبودا درحال که آدمی در هنگام غفلت و غیبت ازمئلا تخیل «زید» در نفس خود اصلا چیزی درنمی یابد که مدرك او بود بلکه آن ـ هنگام که انسان چیزی که مناسب با او [یعنی «زید»] بود احساس میکند و در آن تفکر مینماید ، که فکر وی باو [یعنی «زید»] منتقل میگردد و برای او استعدادی حاصل میشود که بواسطهٔ آن صورت «زید» را از عالم ذکر بر میگیرد او بازگردانندهٔ این صورت از جهان ذکر، نور مدبر بود ا چون موجد استعداد استفاده او بود ] وبعضى از سردم تابت كردهاند كه در انسان قوتى بود وهميه كه حاكم برجزئیات [یعنی معانی جزئیه] بود وقوت دیگری ثابت کرده اند بنام قوت متخیله كه كار او تفصيل وتركيب بود و واجب دانسته اندكه محل آن دو قوت تجويف اوسط دماغ بود گویندهٔ را رسد که گوید؛ که قوت و هم بعینه همان قوت متخیله بود . وآنچه هم حاکم برجزئیات [یعنی معانی جزئیه] بود وهم کار ترکیب و تفصیل را انجام میدهد همان یک قوت بود که قوت متخیده است و اما برهان توبر تغایر قوی یا اختلال پارهٔ از آنها بابقاء بعضی دگر بود [که گویند مشاهده

۱- یعنی لازم میامد که انهان در هنگام نسیان نیز در نقس خود چیزی رادریابد که مدرك اوبود و حال آنکه چنین نیست.

۲- یعنی از عالم ذکر صورت زیدرا در این هنگام استفاده سی کند. در متن کربن « استعادت صورة زید » آمده است یعنی صورت زید را چنین آدمی از عالم ذکر بازگرداند در متن چاپ تهران » استفادت » آمده است ومناسب «استعادت بود».

سمد نفس ناطقه بود پس امر قراموش شده درنفس انسان و یا یکی از قوای انسانی نیست بلکه در نفوس مدیرهٔ فلکیه است. قطب ص۲۷۰.

٤- منظور مشائبان است.

میکنیم که پارهٔ از قوای انسانی مختل میشود وپارهٔ دیگر همچنان سالم است و تهرأ مختل غير از باقي وسالم است ] ادراين صورت گوئيم هيچكس را نرسدكـــه مدعی شود که مثلا قوت متخیله همچنان سالم باشد و لکن امری که حاکم بر معانی جزئیه بود یعنی آنچه تو انرا و هم نامیدهٔ سالم وموجود نبود. [ بلکه ـ هرگاه یکی از آنها موجود بودآن دگرهم موجود بودواگر یکی مختل شودآن د گرهم مختل شود] ودراین صورت گوئیم عکس قضیه هم این طور است که اختلاف مواضع قوی باین شناخته میشود که بین اختلال بعضی از قوی با اختلال مواضع آن ، لازمه باشد [ باین معنی که هروقت موضع یکی از آنها مختل شد خود آن قوت هم سختل شود ] درحال که خود اعتراف کردهاید که هردو قوت [خیال و وهم ] در دجویف اوسط دماغ اند وچون [ همانطور که بیان شد] باوجود سلامت یکی ازآن دو [شلاوهم] آندگر مختل نخواهد شد استلا خیال] بنابراین محل و موضع آن دوهم به همین طریق است [که ممکن نیست که موضع یکی باوجودسلامت موضع آن دگر مختل شود وبنایراین استدلال شما از این راه درست نیست (یعنی نه ازراه اختلال یکی از دو قوت باوجود سلاست آن دگر ونه ازراه اختلاف مواضع واخلال بكى از آن دو با سلامت آن دگر).

ویا [برهان تو برتغایر قوی] تعدد افاعیل بود که دراین صورت نیز \_ [گوئیم] از تعدد افاعیل حکم بر تعدد قوی سمکن نبود زیرا جایز است که قوهٔ واحدهٔ بود [ واورا دوجهت بود] که بواسطهٔ آن دوجهت مقتضی دو فعل بود آیا باعتراف خود وی حس مشترك چنین نبود که باوجود وحدت ودر عینوحدت

ا یعنی از این راه استدلال کنی که احیاناً دیده شده است که بعضی از قوتها مختل شده است که بعضی از قوتها مختل شده است در حال که بعضی دیگر سالم بوده است و شلا قوت تفصیل و ترکیب سالم بوده است وقوت توهم معانی جزئی نبوده است.

۲- یعنی هرگاه موضع یکی از آنها مختل شود آن قوت سربوط بآن مختل میشود.
 ۳- بنابراین موضع هردو یکی است.

٤ - كه شلاهم حاكم برمعاني جزئيه بود وهم عمل تفصيل و تركيب كند.

همهٔ محسوماتی که ادراك آنها ممکن نبود مگر بواسطهٔ حواس پنجگانه ادراك می کند بدان سان که مثل همهٔ محسوسات بنزد او جمع میشود واو [ بالمشاهده ] همهٔ آنها را ادراك می کند واگر چنین نمی بودما رانمی رسید که مثلا حکم کنیم باینکه « این چیز شیرین همان چیز سپید بود نسبت بدوامری که هردو حاضر در حس مشترك اند [ویابرای حاضرین حکم کنیم که شلااین چیز شیرین همان چیز سپید بود ] .

زیرا حس ظاهر تنها اختصاص بیکی از آن د و دارد وبیکی از آن دو می تواند حکم کند٬ وحاکم [بدواس] را احتیاج به حضور دو صورت بود تا ورا ممکن بود که برآن دو حکم کند٬ وچون رواباشد که یک قوت را ادرا کات کثیره بود روا بود که از او افاعیل بسیار آید، سضافاً براین که حکم و همی مخالف با افاعیل متخیله نبود٬ [زیرا هردو درادراكو مدرك بودن مشتر کند].

شگفت آور این است که بعضی از مشائیان گفته اند که قوت متخیله نشأ انجام فعل بود و لکن ادراك نکند و حال آنکه بنزد این گوینده ادراك عبارت از حصول صورت مدرك در مدرك بود ویا این فرضاگر بنزد قوت متخیله صورتی نبود وادراك نکند چه چیزرا ترکیب ویا تفصیل می کند؟ وصورتهائی که در قوت دیگر است [یعنی بنزدخیال] چگونه مورد تصرف آن قرار می گیرد و ترکیب و تفصیل می کند؟ .

ر در صورتیکه اگر حس سترك نباشد بوسیلهٔ حس ظاهر یک حکم ستوان کرد.

۷- یعنی اگر ماکمی که فرضاً یک قوه از دوجهت باشد بخواهد بردو امر حکم کند باید صورت هردو امر بنزد او حاضر بود تا بتواند برآن دو مکم کند واین امر بعنی حضور دو صورت سمکن نبود مگر در حس سشترك.

م. زیرا افاعیل سخیله نیز از نوع ادراکات است پس یک قوت بود که هم حکم وهمی کند وهم افاعیل بسیار تخیلی ازوآید. قطب ۴۶۸.

٤- بنابراین چگونه گویند که قوت متخیله فعل میکند ولکن ادراك نمی کند پس قوت متخیله غیر از قوت واهمه است چه آنکه باید صورتی از اشیاء بنابرگفتار خود آنان در تعریف علم، بنزد متخیله حاضر باشد تا آنهارا ترکیب با تفصیل کند.

ه منظور از قوت دیگر خیال است وینابراین توت خیال غیر از ستخیله و غیر واهمه است،قولآنها.

وچون قوت متخیله باوجود سلامت و تمکن از صدورا حکام ممکن نبود احکام خود را بدون حصول صورتها انجام دهدا بطریق اولی ممکن نبود که گفته شود که خیال یا موضع آن مختل میشود و قوت متخیله همچنان سالم می ماند و افعال خود را انجام میدهدا.

پس حق این است که این سه اس خیال، وهم ، متخیله یک چیز ویک قوت بود که باعتبارات مختلف از آن بعبارات مختلف تعبیر میشود آ و باعتبا حضور صورت خیالیه خیال وباعتبار ادراك معانی جزئیهٔ متعلق به محسوسات وهم وباعتبار تفصیل و ترکیب متخیله نامند ] ،

واز جمله اموری که دلالت دارد براینکه این قوت[واهمه] غیر از نسور مدیر [ نفس ناطقه ] بود این است که [مثلا] هرگاه بخواهیم و سصمم شویم که برامری خاص تثبت نموده و ملازم آن باشیم [ و مثلا اینکه بخواهیم درشب بطور انفرادی ننهاملازم مردهٔ باشیم] بالوجدان در نفس خودامری را اندریاییم که میخواهد از این امر منصرف ومنتقل شویم او و متمهد این امر مشویم ] و از طرفی دیگر میدانیم که [این دو حالت و دو اراده یکی نیست ] آن نیروئی که جهد در تثبت بامیت میکند بعز آن نیروئی است که انصراف ازین امر رامیخواهد و فیزمیدانیم تثبت بامیت میکند بعز آن نیروئی است که انصراف ازین امر رامیخواهد و فیزمیدانیم

۱- احکام او عبارت از تفصیل و ترکیب است. گفته شد بدون ادراك وحصول صور معلومات چگونه میتواند احکامی که لازمهٔ او است انجام دهد.

۲- زیرا فعل قوت متخیله متوقف برصورت است ودر هنگام اختلال خیال صورتی
 وجود ندارد تا متخیله کارکند.

۲- حق این است که خیال، و هم و متخیله یکی است و یا عتبار حضور صورخیالیه بنزداو خیال ناسیده میشود و یا عتبار ادراك معانی جزئیه که متعلق به محسوسات است و هم نامیده میشود و معل هرسه بطن اوسط دماغ است.

ا را بر ماندن پهلوی عیدی چیزی از نفس مامنتقل میشود که آن تثبت واستواری ما را بر ماندن پهلوی میت سست میکند پس معلوم میشود که ارادهٔ برتثبت غیر ازآن امری است که مارا از تثبت بازسیدارد . قطب ص ۶۹۹

هدر مثل مائدن بامیت ۲-یعنی امر بائتال از نزد میت میکند

که آن نیروئی که پاره از اموروا ثابت کرده سی پذیرد ابجز آن نیروئی است که آنرا نپذیرفته منکر آن میشود از انیجه آنکه] هنگامیکه در کالبد جسمانی خود بدین مورت اموریوا اندریاییم که مخالف باما و ارادهٔ ما بود [یعنی دو نیر است یکی امر به تثبیت میکند ویکی دیگر امر به ضد آن] پس درمیاییم که آن نیرو [که امر بانتقال وانصراف از ارادهٔ ما میکند] غیر از امری است که «انانیت»مابدانبود آزیرا احکام آن دو متغایر است پس خود آنها هم متغایرند] وبنابراین [باید گفت] آن امر [یعنی واهمه] قوتی بود که از ناحیهٔ نور اسفهبد در کالبد حاصل شده و ملازم آن بود و آن قوت از آنجهت که قوتی ظلمانی بود که در برزخ ایمنی دماغ] منطبع شده است منکر انوار مجرده بود وحتی به محسوسات نیز اعتراف نکند و گاه بود که منکر وجود خود شود [واین امراز عجیب نرین احوال او اعتراف نکند و ونیز [عادت عجیب او این بود که] حتی درمقدمات همراهی می کند و هنگامی که منتهی به نتیجهٔ شد از آن بازگشته منکرمیشود و درنتیجه خود منکر نتائجی میشود که مقدمات وموجبات آن را پذیرفته است.

واما قوت تذکرگرچه [همانطورکه قبلاگفته شد] واقع درعالم افلاك بود [و همهٔ صور ومعانی بنحوکامل وآنطورکه بایسته و شایسته است مخزون دراوست] بجزاینکه رواخواهد بودکه قوتی دیگربود درکالبد انسانی کهامرتذکر

۱- یعنی آن امری که در نفس سااست والبات وجو بعضی از چیز هارا میکند سانند سوجود لافی زمان ولاخ می جهة بجز آن امری است که اینگونه امور را منکر میشود

۲ یعنی مارا از آنچه نفس ما برآن تثبت میکند فرار میدهد ویا آنچه را نفس بدان افرار دارد مارا بانکار آن وا میدارد

٣-زيرا امر ثابت فير هارب است ومقر غيراز منكراست.

۱-یعنی منطبع در دماغ شده است.

ه \_ چون خود ازجهان ظلمات استنور را در نیابد وسنکر آن شود.

۹۔ قوت ثذکر از عالم افلاک آید ودرآن تمام صور وسعائی بنحو اکمل جسم استو از خزائهٔ وهم که حافظه است نیست ، یعنی تذکر از عالم افلاک است نه عالم وهم.

متعلق بدان بود وقوت ذاكره آن بود[ از جهت تعلق استعداد تذكر بآن نه بحصول معانى وهمية در آن] ا.

#### فصل درحقيقت صور مرايا ولخيل

پیش از این بدانستی[درابصار] که انطباع صور مرئیه در چشم[چنانکه

بعضی در ابصار قائل بآنند] سمتنع بود [زیرا گفته شد که انطباع بزرگ در کوچک محال است] و بمثل همین دلیل قول بانطباع صور مرئیه در دماغ نیز درست نیست [زیرا بیان شد که صور خیالیه موجود در اذهان نبود یه جهت امتناع انطباع کبیر در صغیر ودر اعیان هم موجود نیست والا همواره مشاهده میشد وعدم معضهم نیست و گرنه متصور نمیبود پس موجود در عالم مثال است] . پس بنابراین حق در صور مرایا وصور خیالیه این است که منطبع [درآینهٔ خیال وغیره] نبود "وباکه عبارت از کالبدها وابدان معلقهٔ همتند [در عالم مثالی] که آنها رامحلی جسمانی نبود و گاهبود که این ابدان معلقه هستند و دولکن واقع درآنها نبود و بنابراین مظهر صورتهائی که در آینه است، آینه بود وآن صورتهاخود اموری همتند معلق که نه در مکان اند ونه در محل، ومظهر صورتهای خیالی تخیل بود وآنها نیزصور متخیلهٔ معلقه اند [که نه در مکاند ونه در محل وهمین طورست حس مشترك وسایر قوی که همه مظهرهای صیقلی شده وآینه وندند و حالت استعدادی ظهور صور قائمه اند ای وجون وجود مثال مجردی که و را فقط مطحی استعدادی ظهور صور قائمه اند ای وجون وجود مثال مجردی که و را فقط مطحی

۱ برای اینکه استمداد تذکر ستعلق بانسیاشد.

۲- چون انطباع صورت اسر بزرگ در اسری کوچک ممتنع است.

۳ نه در آئینه ونه در خیال ونه در غیر آنها.

عِمعالى درعالم مثالنه وجون قائم به خود تدآنها راسحلى نبودچون درعالم مثال قائم بذات خود ند.

هـ یعنی مظاهری دارندمانند خیال وآئینه ولکن در خیال و آئینه نمیباشند.

۲- ته در مکان باشند ونه در زمان بلکه در عالم خود که عالم مثال است معلق سی باشند.

۷- منظور اثبات این معنی است که مثالهائی که در آئینه است از اشکال و صورت موجود ت خارجی گرفته میشود و خود آن اشکال و صورتها عرضی اند و مثلا عکس صورت زید در آئینه دیده میشود و آن صورت در آئینه از صورت زید گرفته شده است و صورت زید عرض قائم بزید است لکن مثال ان صورت که در آئینه است قائم بخود است.

امری که اورا عمقی و ظهری نبود و نابت شد که عیناً بمانند مثالهائی بود که درآینه ها دیده میشود ودر عین حال قائم بخود بود وآنچه این مثال ازو حاصل و ظاهر شده است خود عرضی بود مثلا مثال صورت زید عرضی بود حال در مادهٔ او وبنابراین صحیح خواهد بود که ماهیات جوهریهٔ باشد که آنها را مثالی عرضی بود و نور ناقص مثال نور تام بود پس فهم کن که صحیح بود وجود نور ناقصی که مثال نور تام باشد].

وهمانطورکه همهٔ حواس بیک حاسه باز می گردد که آن حس مشترك بود پس همهٔ این قوی در نور مدبر بیک قوت باز میگردند و آن ذات نوریهٔ او بود که فیاض لذاته بود و و رحصول ابصار گرچه مقابلت رائی بامرئی شرط بود الا اینکه بینندهٔ حقیقی در ابصار نور اسفهبد بود واما اینکه چراقبل از مفارقت از کالبد چیزهای ژوحانی واخروی را نمی بیند بدین جهت است که گاه باشد که بسر چیزی امری عارض شود که ورا از دیدن آنچه از شان اوست که به بیند باز دارد و

ا یعنی بعکس اول هم جایزاست که ماهیات جوهریهٔ قائم به خود بوده باشد که آنها را مثالی عرضی بود ، خلاصه اینکه از صورتهای اشیاه خارجی که عرض است مثالهائی در آینه آید و همان ماهیات قائم و موجود در آینه صورتهای عرضی دارند که صورتهای موجودات خارجی بود و معنی معاثلت همین است.

ب- اشاره باین معنی است که همهٔ اشیائی که در عالم بالا است. نظائر و اشباهی درعالم مفلی دارند واشیاه باشباه واشباح و نظائر شناخته میشوندواز معرفت انوار عرضیه بیتوان بعرفت انوار طولیه بیبرد و غرض این است که نور عرضی که شمس عالم حس است سئال نور تام جوهری است.

منه قوای بدنیهٔ ظاهری وباطنی، مدرکهومعرکه یعنی قوای مشترك بین نبات وحیوان که غاذیه و نامیهومولده وجز آنهآباشد یک قوه باز میگردد البته منظوربان یکی ذات نور مدیره است که گفته اند النفس فی وحدتها کل القوی .

يَـ يَعنى نِور مدبرى كَ فياض لذاته است، هيه قوتها است.

هـ مقابلت مرئى بايمبر.

رب که در اینجا تملق بماده نفس مدبر را از دیدن اشیاء بازمیدارد. پس بر نفس مدبر تملق خاطر بماده در این جهان عارض شده است و اورا از دیدن حقایق واشیاء باز داشته است.

وآن شاغل در حکم حجاب بود وخداوندان عروج وبعراج ساهدات صریحی را بیازمودهاند که اتم از مشاهده به بصر است وآن سشاهدات آنان را در حالت انسلاخ از کالبد حاصل آمده است . و آنان در حالت انسلاخ خود در یقین بودهاند که آنچه خود مشاهده می کنند از نوع نقوش منطبع در پارهٔ از قوای بدنی آنان نمیباشد واین مشاهدات در آن گاه آنان را حاصل شده است که مشاهدت بصریه همچنان باقی بوده است وهرآن کسی که در راه خدای مجاهدت کند وحق مجاهدت را انجام دهد وقوتهای ظلمانی را مقهور خود کند انوار عالم بالا وجهان عقلی را مشاهده می کنند، مشاهدتی کاملتر از مشاهدت بصریه نسبت به مبصرات این جهان بس نورالانوار وانوار قاهره بسبب رؤیت نوراسفه بدر نی میباشند یعنی مرئی نور اسفه بد میباشند و همچنین بسبب رؤیت بعضی از آنها بعضی دگررا نیز مرئی میباشند و همچنین بسبب رؤیت بعضی از آنها بعضی دگررا نیز مرئی میباشند

ونیز همهٔ انوار مجرده باصر وبیتندهاند ودیدآنان بازگشت به علم آنان نمی کند.

وبلکه بعکس علم آنان به مشاهدت آنان باز می گردد .

پس همهٔ این قوتها که در کالبد انسانبود سایهٔ بوداز آنچه در نوراسفهبد

ر یعنی خود اسوری را مشاهده کرده اند و تجربه کرده اند بعنی عملا آرسوده اند.

۹ و بلکه در آن یقین داشته اند که مشاهدات آنان با سور قلسی پایدار و استوار
 به خود است واین حال در هنگاسی که کالبدرا رها کرده اند حاصل شده است.

۳- بعنی در عین حال که مشاهدات روحانی داشته اند چشم کالبد آنهاهم اشیاء مادی را میدیده است.

ا يعنى جهان ماده.

هـ زیرا بین آنها حجایی نبود به جهت مناسبتی که بین نور مدیر و انوار مجرده هست؛ همواره همهٔ انوار از نورالانوار گرفته تا انوار دیگر مرئی نور مدیرند.

ب - زیرا حجایی ندارندکه گفته شود بینائی آنها یعنی علم آنها از وراء حجاب است چنانکه مشائیان گفته اند.

پ. زیرا همهٔ علوم آنها بمبری وشهودی است.

بودا و کالبدانسانی طلسم نور اسفهبدبود تاآنجا که قون، تخیله هم صنم قوه از توای نور اسفهبد حاکمه بودا واگر نور مدبررا احکامی بذاته نمی بود ورانمی رسید که حکم کند بدینکه اورا بدنی ویا تخیلی جزئی بودویا اورا قوت متخیلهٔ جزئیه بود، پس اینگونه امور از نور اسفهبدپوشیده نبود ویلکه همواره بنوعی ظهور خاص برای او ظاهر بود و [البته این کار کار قوت متخیله نبودزیرا] قوت تخیل صورت خودرا نمی گیرد واندر نمیابد آزیراوی حاکم برمحسوسات و توابع آنها بود و [وحال آنکه تخیل خود از اموره حسوسه نبود که صورت خود راز اموره حسوسه نبود که صورت خود راز ارو و حال آنکه تخیل اسفهبد محیط ببدن و قوای او بودو حاکم بود که او را قوائی جزئیه بود پس او بذا ته حاکم بود و حکم میکند و او حاس تمام حواس بود و آنچه در همهٔ بدن پراکنده و موجود بود ماصل آن در نور اسفهبد بود و همه بیک چیزبازمی گردد پراکنده و موجود بود ماصل آن در نور اسفهبد بود و همه بیک چیزبازمی گردد که ذات واحدهٔ او بود] مونور اسفهبدرا اشراقی بر مثل خیال و مانند آن [یعنی بائر قوای باطنه] بود .

۱- همهٔ آثار قوای بدنی ظل و مثال حقایق موجود در نور اسفهبد است. قطب ص۲۷ م ۲- یعنی در حقیقت قوت حاکم همان قوتی است که در نوراسفهبد است نه قوتی که در کالبد انسانی است.

<sup>-</sup> يعنى ادراك نمى كند.

٤- توابع محسوسات یعنی متخیلات و تخیل امر محسوس نبود تا آنکه بتواند خود مبورت خودرا بگیرد و بر آن حکم کند در حقیقت تخیل حاکم بر محسوسات است ولکن خود محسوس نبود پس صورت خودرا ادراك نكند.

و توای اوست و حاکم بقوای جزئیه بدن بود یعنی این نور اسفهبد است که معیط به بدن و قوای اوست و حاکم است که بدن را قوای جزئیه است نه خیال... پس نور اسفهبد حکم کند که بدن هم دارای قوتهای جزئیه است که محسوسات را درك سی کند و هم حکم میکند که اورا قوه ای است که بواسطه آن معقولات و کلیات را ادراك میکند.

از توتها و استعدادها .

٧- وآن ذات نوري نياض لذاته اوبود.

٨- منظور از مانند آن، تواي باطنهٔ استعداديه است. قطب س ٧٤٧٤.

ونیز اورا بر ایصار اشراقی بود بدانسان که اورا دربینش، از حصول صورت سبصر در چشم بینیاز سیکند

وبرای نور مدبر یادآوریهای اجمالی دیگر بود وآن اینکه بنوع اشراق نور مدبر برخیال بمانند نوع اشراق او بود برابصار والا اگر مدرك نور مدبر مجرد مثال خیال بود دراین صورت اگر خود ادراك كند كه آن مثالی كه درخیال است ومعلوم وی است عبارت از مثال امری بود كه در خارج است لازم آید كه آن خارج عایب راپیش از حصول آن مثال وبدون حصول مثال دراو ادراك كرده باشد ودرنتیجه درحصول وادراك امر خارجی از مثال آن بی نیاز بود والبته این امر معتنع بود معلوه برآن كه گاه بود كه آن امر خارجی كه آن امر متخیل مربوط بانست در علاوه برآن كه گاه بود كه آن امر خارجی كه آن امر متخیل مربوط بانست در

<sup>،</sup> یعنی نفس در ابعار اشراق میکند و در حقیقت رؤیت عبارت از اشراق نفس بود بر امر مبصر با شرط مقابلت و بنابراین از حصول صورت مبصر در چشم که مشائیان گفته اند بی نیاز میکند مارا

۷- یعنی همانطورکه نور سدیر در هنگام اشراقش بر قوهٔ باصره بعلم حضوری اشراقی آنچه مقابل باصر است از مبصرات ادراك سیكند نه آنچه در باصره است از مثل مبصرات که قول بانطباع این را گوید پس همانطورهم در هنگام اشراقش بر قوت متخیله بعلم اشراقی حضوری صور متخیله خارجی را ادراك می كند . یعنی آنچه در عالم مثال قائم بذات خودبود مانند صور سرایا الااینکه این امور سرئی در آینه غیالند زیرا خیال آیته نفس است که بوسیلهٔ مانند صور سرایا الااینکه این امور سرئی در آینه غیالند زیرا خیال آیته نفس است که بوسیلهٔ مورتهای مثاله را مشاهدهٔ صورتهای این جهان بود.

سـ یعنی اگر اشراق به غیال،مانند اشراق بر ابصار نباشد و بلکه مدرك در خیال مجردمثال متخیل زید بود...

٤- سنظور از اسر خارج در سنال، خود زید است یعنی دریابد که این سنال سنال زید
 خارجی بود .

ورا لازم آید که قبلا خود اسر خارجی را درائه کرده باشد تا بداند که این مثال مثال اواست.

چون بفرض اسر خارجی را درك كرده است ودیگر نیازی بوساطت مثال نبود.
 زیرا ادراك خارجیات بدون وساطت مثال آنها سحال بود.

حالت تخیل منعدم گردد و و ن مدر کیت وادراك بصر بدوسبب بود یکی وجود حابه نوریه [یعنی بسبب نوری بودن آن] ودیگر عدم حجاب و پوشش بین بصر و مستنیر پس نوریت و عدم حجاب در انوار مجرده اتم و كاملتر بود ازاین جهت كه ظاهر نذا ته اند بنابراین مجردات مبصرویینندهٔ همهٔ موجودات اندوهمین طور همه مبصر و و مرئی انوار مجرده اند .

# مقالت پنجم در معاد و نبوات و مناعات ودر آن چند فصل است فصل اول در بیان تناسخ

مزاج برزخی بواسطهٔ استعداد خاص خود [ حالت اعتدالی که درصیاصی بوجود میآید] که مستدعی وجود نور اسفهبدیه است ، نوراسفهبدی و خواستار و طالب بود [ وبنابراین وجود نور مدیر یعنی نفس ناطقه در کالبد از مستدعیات وسطلوبات کالبد است].

و [ چون تخمت برزخ مستدعی وجود نور اسفهبد شود ] بدان جهت ورا با کالبد خود الفتی تمام بود، وعلاقت او ببدن ازجهت نقر فی نفسه وذاتی وی بود و و نظر آو بمافوقش بسبب مناسبت نوریتش بود و او یعنی کالبد مظهرافعال

ر ودراین صورت چگونه ممکن است علم بمعدوم حامیل شود پس ادراك بدون شال ممکن نبود.

البته مثال آن منعدم نمي شود.

٧- بنابراين ادراك وعلم در مجردات تمامتر بود بر حسب مراتب آنها.

٧- هم سرئى الله و هم دائي.

٤- چون نفس حادث بود به حدوث بدن بناچار مزاج کالبدی بمبباستعداد خاصی که پیدا سیکند سمتدعی نفس سیشود که باو تعلق بابد وتدبیر او کند، قطب ص ۲۷۸ .

و این تعلق یعنی تعلق نفس به بدن برای این بود که تمام آنچه ما بالقوه است از توت بیرون آید و بسر تبهٔ قعلیت رسد و کمال یابد پس فتر فی تقسه یعنی جنبهٔ قوت محض و توجه او به افوار موجب سیشود که آنچه در قوهٔ محض است با استحاد از اتوار مجرد و تابش آنها به فعلیت آید و چون نفس مدیر نوریت دارد مناسبت دارد که جنبهٔ توجه باتوار مجرد داشته باشد.

وصندوقچهٔ انوار وظرف آثار ولشگر گاهقوای نور اسفهبد بودا وچون قوای ظلمانی کالبد شیفتهٔ وی شوند بدو تشبث کنند نوعی تشبث عاشقانه و ویرا از عالم نور محض به جهان خودآورند و به خود جذب کنند پس شوقوی از عالم نور محض بریده شود و به ظلمات تعلق خاطر یابد، و کالبد انسانی در نظام طبیعت پدانسان تام وتمام آفریده شده است که نور اسفهبد بوسیلهٔ آن همهٔ انعال خودرا انجام بیدهد وبنابر رأی حکمای مشرق کالبد انسانی در جهان ماده وبرزخ نخستین منزلگاه نور اسفهبد بود وچون جوهر غاستی بطیع خود مشتاق نوری عارضی بود که اورا ظاهر و روشن گرداند واز طرفی دیگر مشتاق نور مجردی بود که تدبیر وی کند وبوسیلهٔ آن زنده شود چه آنکه جوهر غاستی ناشی از جهت فقری است که درقواهر است که بوداهر است که بوداهی از مشرقیین که پیش از وی بود؛اند گفته اند که باب است که بوداسف و کسانی از مشرقیین که پیش از وی بود؛اند گفته اند که باب الابواب حیات همهٔ کالبدهای عنصری کالبد انسانی بود زیرا باب الابواب عبارت از حیول در آن هم متقدم بر حیول در ابواب دیگر ازو متأخر باشند بطوریکه دخول در آن هم متقدم بر حیول در ابواب دیگر بود.

وهرنوع خلقی که بر فور اسفهبد غلبه یابد [از اخلاق پست انسانی] و هرنوع هیآتی ظلمانی که در آن متمکن شود ونور اسفهبد بدان وابسته و پایبند شودموجبخواهدشد که پس از تباهی کالبدش آنعلافهٔ وی از آن کالبدیه کالبدی از حیوانات پست که مناسب با آن هیآت ظلمانیه بودمنتقل شود زیراچون نوراسفهبداز کالبد انسانی [ازانسانها] جدا شودوآنرا وانهد ودر آن حال خود ظلمانی وشیفتهٔ ظلمات

۱- یعنی هم مظهر افعال نور اسفهبد بود هم صندوقچه روح حیوانی نفسانی که که واسطه بود هم طرف برای آثار روحانی وجسمانی بود وهم سرکز تجمع قوای نفس اسفهبد بسود .

٧- شيفته نور استهبد شوند چون هرسافلي عاشق عالي است.

۳- بعالم برزخی ظلمانی نتیر بدان جهت مشتاق به استفنا است که از نقص فقر خود رهائی یابد و غاسق مشتاق نور است که از نقصی ظلمت رهائی یابد.

بود واصل خود وعالم نور را نداند وهیآت پست در او جایگیر شده باشد بناچار به کالبدهای حیوانات پست وبی ارزش دیگر [که مناسب با آنها است] جذب میشود وبدین ترتیب کالبدهای ظلمانی نور اسفهبدرا بخود میکشاند وجذب میکند [ومعنی تناسخ این است] ونیز گفته اند [اما در انتقال نفوس حیوانات بانسان ها باید گفت که] مزاج اشرفی که «آن» کالبد انسانی بود در پذیرش نیف جدید اسفهبدی از نور قاهر اولی بود [ازاینکه نقوس حیوانات پسترا جذب کند] و بنابراین نور اسفهبد از کالبدهای دیگر بانسان منتقل نمی گردد و زیرا کالبد انسانی از جهت اعتدل مزاجی که دارد از ناحیه واهب النفوس مستدعی نور مدبرست و دراین صورت اگر نور اسفهبد منسوخهٔ دیگری مقارن با او شود لازم آید که دریک انسان دو انانیت مدر که حاصل شود واین محال بود از وینابراین نفوس حیوانات بادمی منتقل نمی شود].

وگفته اند ازاین امرکه کالبد انسان از جهت اعتدال واشرفیت مزاجش از ناحیهٔ تورقاهر مستدعی نور اسفهبد بود لازم نمی آید که کالبدهای صامته نیز از ناحیهٔ نور قاهر مستدعی نور اسفهبد باشد [پس نفوس آنها انتقالی است].

ر- بوذات فیلموف تناسخی هندی است بعضی گفته انداز مردم بابل قدیم است وی قائل بادوار واکوار بود وسالهای عالم را استخراج کرده و گفت ۲۹٬۰۰۰ سال است یعنی هر دوری و کوری او گوید طوفان در سرزمین وی اتفاق افتاد و قوم خود را بطوفان ترساند بعضی گویند پایه گذار دین صابحه برای طهمورث او بوده است منظور از کسانی که قبل از او بودند حکماه پایل، فارس، هند و چین و جز آنها است، قطب ص ۲۷۹.

۲- یعنی در قبول نوراسفهبد از سایر کالبدها مقدم تر بود.

۳- یعنی نقل از کالبدهای انسانی استنه از کالبدهای حیوانی و اشیاء دیگر به کالبد انسان زیرا کالبد انسان همانطور که گفته شد دارای اعتدال امزجه است ودر پذیرش بر نفس مدیر اولی است پس اول انسان می پذیرد و اگر کمال نیافت به حیوان دیگر نقل شود. قطب ص ۲۷۹.

٤- زيرا لازم آيد كه انسان دو ادراك داشته باشد ودو نفسى رادونوم افاعيل لازم است.

و بنابراین هرگاه کالبد انسانی تباه شود وحال آنکه نور اسفهبد وی عاشق ظلمات بود وجایگاه اصلی خودرا نشناسد بناچار بواسطهٔ شوق خود باسفل السافلین، منجذب بآن [اسفل السافلین] میشود آ.

واز طرقی کالبدهای حیوانات پست ویی ارزش ونیز عالم برازخ تشنه و عطشان انوار مدبرهاند پس بالضرورة انوار اسفهبد از کالبدهای تباه شدهٔانسانی به کالبدی دیگر منجذب میشوند زیرا همان حکمتی که ایجاب کرده است که نور اسفهبد مقرون به لائق بدنیه شود که در حقیقت حاجت او باستکمال بود ، همچنان بحال خود باقی است و ونور ناقص بغیر نورسانح [سانحی که باوضیمه شده و اورا تقویت کند و از علائق ظلمات و عوائق جمم وجسمانیات رهائی بخشد] . کمال نیابد و از کالبدهای صامته چیزی از انواربه کالبد انسانی ارتقاء پیدانمی کند در وبلکه بر عکس نور مدبر مفارق از جهت هیآت پست مکتمب خود از کالبدهای

ر- چون كمال نيانته و متوغل در ظلمات و ماديات بوده است.

٧- ازجهت عشقي كه بماديات وظلمات دارد.

سی یعنی عطشان وتشنهٔ انوار مدبرهاند زیرا از غواسق اند و دانستی که غاستی به طبع خود مشتاق بنوری عارض بود که مظهر او باشد و نیازی بنور مجرد دارد که تدبیر وی کند .

ع. کالبدی از حیوانات که ساسب و سازگار با خوی و خلق مکتسب اوباشد.

و۔ یعنی همان حکمت هنوز باقی است زیرا غرض او که امتکمال باشد حاصل نشده

۳- یعنی نور ناقص با نور سانح فائض ضیمه شود تاکمال باید و اورا از علاقه ماده رهائی بخشد یعنی نور سانح نور ناقص را واین نور ستمم یا از راه اشراقاتی است که از قواهر ریزش کند بر مدبر ویا نور مدبر ارتقاء باید و بآنها رسد ودر هر حال چون ناقص است به کالبدهای دیگر رود.

ید یعنی تناسخ بعکس درست نیست زیرا یکی اشکال وجود دونفس بود . در یک کالبدیکی دیگر درطرف ارتفاء نور عارض به کالبد انسانی که بجای نفس مدبرارتفاه نیابد

انسانی به کالبدهای صامته فرودمیآید و برای هرنوع خوی وخلقی کالبدی مناسب بود ویرای هردری ازآن صیاصی جزئی مقسوم بود .

واما آنچه دراین باب گفته شده است که عدد کائنات [یعنی ابدان کائنه]
منطبی بر عدد فاسدات نبود گفتاری باطل بود زیرا انوار مدبرهٔ متصرفهٔ ظلمانیهٔ
موجود درازمنهٔ دراز بسیارند ونزول آنها به کالبدهای مناسب بطور تدریج بود
و مثلا نفوس اصحاب حرصوآز به کالبدهای مورچه گان نه پیوندد مگر پس از
پیوستن ومفارقت کردن از کالبدهای انواع بسیاری دیگر. که از لحاظ مقدار
وعلایق متفاوت اند و همین طور درجهت ارتقاء هیچ یک از انوار مدبره بلافاصله
به کالبد انسان ارتقاء نمیابد تا اینکه دشواریهائی [که گفته شده است] درجهت
انطباق عدد کثیر بر کالبدهای قلیل العدد وطویل الاعمار [ودرازعمر] ویا کالبدهائی
که قلیلة الاعمار و گثیرة العدد الدلازم آید و البته علایق بدنیه بسبب سکرات سرگ

<sup>1-</sup> بعنی سرازیر شود, منتقل شود,

۲- برای هر دری از آنهایعنی کالبدهائی که آنها را باب نامیده اند جزئی مقسوم بود اخلاقی است که متعلق بآن کالبدها است.

<sup>-</sup> يعنى تعداد كالبدهاى كاثنه باندازه كالبدهاى فاسدهنيست.

٤- مانند مورچه و بنابراین بترتیب و بتدریج در انواع متشابه سیر سیکنند تا برسند به سورچه تا آن هنگام که آن هیآت پست از نفس بالکل زدوده شود و در این صورت از عالم کون و فساد مفارتت کند و به نخستین منزل از شازل بهشت بیوند د.

ه طاهراً مطلب ابهامی داشته باشد چون قبلا بیان شد که انتقال از انسان است به حیوانات نه بر عکس مگر آنکه ارتقاء غیر از انتقال باشد.

ب- ایراد این است که اگر تناسخ درست باشد لازم آید است که ایدان حیواناتی که سوجودند وموجود میشوند در هرزمانی از لحاظ عدد با نفوس مفارقه یکسان و باندازهٔ هم باشند در حال که چنین نیست و اگر کمتر باشد یک ایراد است واگر زیادتر باشد بازهم یک ایراد دیگر است این ایرادرا مردود میدانند وگویند که ممکن است انسانی حریص در هزارسال قبل مرده باشد و به کالبدهای بسیاری تعلق یافته باشد و سرانجام بمورچه تعلق گیرد و در جهت ترقی و ارتقاءهم همین طور است.

وسختی های آن وبلاهای دیگر کاسته میشود ویرای هرسرتبتی از سراتب انسانی بزرگان واوساط و کوچکانی بود ویرای هر توتی ازارباب صناعت دستهٔ از صوامت بود که از لحاظ خلق وزندگی شبیه بآنها اند وبنابراین نخست نفس مدبر آنها به به پست ترین و حیس به اوسط و سرانجام به کوچکترین [ در پستی] نقل میابد بر حسب مراتب بسیاری که درین آنها است در زمانهای دراز وروزگاران سند.

وبنزد اینانآنچه دراین باب گفته میشود که هرمزاجی [اعمازانسانی یا غیر انسانی] از ناحیهٔ نور قاهر سستدعی نوری متصرف بود سخنی است که درستی آن حتمی نیست زیرا استدهای مزاج نفس ناطقه را درغیر کالبد انسانی لازم نبود واما آنچه گفته شده است که اگر تناسخ درست باشد لازم آید که فساد کالبد انسانی بازمان وجود کالبدحیوان صامتی که نفس بان منتقل شود پیوسته بسود درحال که چنین نیست وعملا لازم نیست که وقت فساد کالبد انسانی بوقت وجود کالبد حیوانی مناسب با او پیوسته باشد این ایراد نیز متوجه نیست زیرا اموراین عالم مضبوط به هیآت فلکیه است که ازما پوشیده بود .

چنانکه قانون، مضبوط درنفس الاس اگرچه از سا پوشیده بود ایجاب میکند که در زیان بعضی از سردم سودی برای بعضی دگر بود بنحویکه ثروت هیچگاه

۱- یعنی از لحاظ اخلاق مناسب حیواناتی باشدکه یا لحاظ تناسب اخلاقی بزرگ باشد یا متوسط و یاکوچک.

۲- بعنی مشائیان گفته اند.

۳- یعنی تنها مزاج ابدان انسانی نیست که خواستار رنور مدبراست بلکه همه کالبدها طالبند، گویند: این سخن درست نیست بلکه تنها کالبدهای انسانی است که طالب نفس مدبر است.

٤- يعنى تنها كالبد انساني مستدعى نفس ناطقه است نه كالبدهاى ديكر.

ه- زیرا بسیاری از امور مستمرهٔ فلکیه هست که آثار آنها بر ما پوشیده است و از اسرار آن آگاه نباشیم و چون بسا این تطابق واجب وموجود باشد ودر تحت توانین سنبوطی باشد که ما برآن واقف نیستیم.

بین آنان معطل نماند و همچنین در موردما ممکن است در مرگههضی از کالبدها حیات وزندگی بعضی دگر بود این است مذهب مشرقیین . وچه بسااینان در ما وراه انسانها نقل نفوس مدبره را از کالبدی به همانند خود جایز میدانند مادام که آن نوع تزاحمی که درانسانها بسبب استعداد پذیرش فیض بود [که مثلا کالبدفرس مستعد پذیرش نفس باشد از عقول مفارقه ونفس دیگری هم از کالبد فرس دیگری براو وارد شود و تزاحم شود چنانکه در نقل انسان بانسان گفته شد] لازم نیاید ا

و مشائیان گفتداندهمهٔ مزاجهای حیوانی بسبب خواص مزاجیهٔ خود از ناحیهٔ نور مفارق خواستار وستدعی نفوس متصرفداند وبنابراین آنچه در باب انسان بگفتداند [ از حصول تزاحم] دراینجا نیز لازم آید والبته این امرمذهب مشائیان است و

۱- سمکن است هرکالبدی که سیسید کالبدی دیگر جای اورا بگیرد و این اس تحت قاعدهٔ مشبوطی باشد که از آن آگاهی نداریم و بدین ترتیب نفوس بین دو کالبد معطل نماند. قطب ص ۹۹۱.

بـ مانند انتقال نفس فرسی به فرس دیگر.

۳- این عبارت که قید برای جواز انتقال نفوس از حیوان به حیوان دیگر است بنابرعقیده کسانی است که جایز دانندوآنان یقینندارند که کالبدهای حیوانی غیرناطق ستعدفیض از نور مفارق نباشد بنابراین منظورشان این است که اگر چنین باشد کالبدهائی ستعد قبول فیض از مفارق شوند که آن تزاحمی که در وجود دونفس برای یک کالبد لازم آید، لازم تیاید وایرادی ندارد که نقل در حیوانات هم باشد.

<sup>3-</sup> یعنی لازم آیدکه دوننس اجتماع بریک کالبدکنند همچنانکه درانسان گفته اند این ایراد را مشائیان کرده اند که اگر تناسخ جایز بود باوجود اینکه کالبدهای همهٔ حیوانات خود ستعد پذیرش نفوس مدبره انداز عقل مفارق ، ایراد لازم آید. البته میدانیم که پیروان تناسخ تبول ندارند که کالبد حیوانات دیگر ستعد پذیرش نفس باشند.

هد یعنی انتقال از انسان به حیوان عقیدهٔ مشائیان بود. والا از حیوان بانسان را همه معنوع میدانند.

واما افلاطون وكساني كه بيش ازاو بودهاند قائل بنقل مطلق اند اكرچه بمضاً دوجهات نقل دريين آنان اختلاف است.

بعضى از حكماء اسلامى در صحت و وقوع تناسخ بآیاتی از وحی تسک كردهاند مانند گفتار خداى متعال درقرآن ه كلما نضجت جلود هم بدلناجلود أغیرها و « كلما ارادوا ان یخرجواسها اعیدوافیها» و « وسامن دایدفی الارض و لاطائر یطیر بجناحیه الااسم امتالکم».

وآیات سیخ واحادیث وارده دراین باب که سردمان روز رستاخیز بعبورتهای گوناگون برانگیخته میشوند برحسب اختلاف بعیاری که در خلق وخوی آنسان بود وچنانکه در وحی الهی در مقام حکایت از اشقیاء آمده است که «راناآمتنا ـ اثنین واحییتنا اثنتین فاعترفنا بذنوبنا فهل الی خروج من سبیل».

ومانندگفتار او درباره خوشبختان «لایذوتون فیها الموت الاالموتة را الاولی» وغیرذلک، وبیشتر حکما بدین امرمایل شدهاند بجز اینکه همهٔ فلاسفه براین امر متفق اند که انوارپاك وناآلوده از کالبدهای انسانی رهائی یابند وبه جهان نورپیوندندودراینگونه نفوس نقلی دیگر نبود وماپس ازاین آنچه مقتضای ذوق اشراق بود بگوئیم.

بدانکه بر نور مجرد مدبر پس از تناهی کالبلش «عدم» متصور نبود زیرا نور مجردرامقتضی نابودی، ذات خود نبود و گرنه موجود نمی شد وموجب وعلت وجود آن که نور قاهر بود نیز اورا باطل ونیست نمی کند زیرا دراود گرکونگی و تغییری راه ندارد و آنگهی آن موجب یعنی نور قاهر چگونه بذاته لازم ذات

١- يعنى اعتقاد به تناسخ،

٧- زيرا تناسخ ونقل براى تطهير بود و اينگونه نفوس خود باكاند.

م. یعنی در علت وجودی او که نور تا هره است تغییر و دگرگونی نیست.

خودرا باطل میکند و نیز نورچگونه تواند شعاع وضوه خودرا بنفس خود باطل کند وین انوار مجرده تزاحمی بر محل یامکان واحد نبود زیرامقدس و مبری از مکان اند وحال در غواسق هم نمی باشند تا قابلیت و استعداد محل در آنها شرط بود وسید ا سدبرات نیز متغیر نمی باشد پس نفوس مدبره مانند متعلقاتی که حاصل از احوال و اوضاع مدبر به تنهائی ویا متعلقاتی که حاصل از احوال مدبر باوساطت غیر است نمی باشد .

ر یعنی چگونه نور مدبره را که از لوازم ذات او سیباشد تباه و باطل کند زیرا انوار مدبره همانطور که بیان شد اشعهٔ ذات انوار قاهره اند.

پاوجودی که بدوام او دوام یابد.

۳. بنابراین مانند اعراض جسمانیه که تزاهم بر محل پیدا کرده و هریک باطل میشوند تا آندیگر جای آنرا بگیرد نمی باشند.

عد یعنی مانند اعراض حال در محل نمی باشند تا در ثبوت و وجود آنها مقابله شرط باشد مانند مقابلهٔ حس باصر در حدوث صور مرایا ویا استعداد محل مانند اشتراط استعداد بدن در قبول آثار نفس.

ه۔ تاتغییری در آنها منصور بود.

۹- یعنی بمانند متعلقاتی نیست که تنها از اوضاع و احوال مدبره است مانندشهوت، غضب وحواس ظاهر وباطنه که حاصل در ابدان انسانی است و حاصل از حالات مدبره است که هرگاه آن حالات که در مدبر بوده است از بین رفت آنها نیز از بین میروند یا با غیر او ـ و بنابراین در صقالیات، مرایا از متعلقات نفس است با وساطت سرآت.

۷- یعنی مانند صور حاصله در آیندهای صیقلی شده نیز نیست درهرحال احال نفوس مدارهٔ آنها مانند احوال خاص نفوس مداره ما نیست مانندشهوت و غضب به تنها یاباغیر «که صور مرایا باشد » که اگر منشأ آنها که حالات نفس است از بین رفت آنها نیز از بین برود.

باطل توند] یا نسبت غیر نفس فاعلیه اباثاروخواص این صورمانند محل اودنسبت به نقوش اعم از اینکه آن نقوش حاصل از محل بود یا از غیر محل تا بالنیجه مرگاه حال مبدء باطل شود این ستعلقات نیز باطل گردد ایس چون موجب نور مجرد دائم بود خود او نیز دائم بود واگر انوار مدبره قابل عدم باشند بناچار انعدام آنها از جهت وجود هیآت ظلمانیه بود ودر این صورت لازم آید که در آن حال که نفس مدبر مقرون به علایق بدنیه بود اولی بود به قبول انعدام [نه بعداز مفارقت از کالبد] خلاصه اینکه چون نور مجرد مدبر از ظلمات کالید رهائی یافت به بقاء نور قاهری که علت اواست همچنان باقی خواهد ماند و مرگ برزخ از جهت بطلان مزاج او بود آن مزاجی که صلاحیت تصرفات نور مدبر در کالبد ظلمانی بسبب ویوساطت او بود .

# 🖈 🖈 فصل در بیان رهائی انوار طاهرهوانتقال آنها بعالم نور

هرگاه نور مدبر مقهور شواغل برزخیه نشود، شوق وی به عالم نور قدسی

بليه باورلي أز منحه ليل

غیر از نفس فاعلیت این صوری بود که متعلق به بفارق است از آنچه این صور متوقف بر آن ها است مانند نسبت محل است به حال و همانطور که نقوش به تغییر محل باطل میشوند چه آن نقوش حاصل از محل بود یا از غیر او همین طورهم این صور تغییر پذیرفته وباطل میشوند به تغییر و بطلان آنچه مانند محل است یعنی آینه و جلدیه در متن توضیح داده شده است.

۱- یعنی غیر فاعل یعنی چیزهای دیگری که این صور به آنها تعلق دارد.

٧- از اين جهتگويد مانند محل كه نه بمبر محل اين صور است ونه آينه.

<sup>-</sup> یعنی حال مدبری که این متعلقات از او صادر شده است.

ور وچون نسبت سدیرات به مبده ثابت ومستمر خود مانند نسبت متعلقات به مبدأ خودنمی باشد چون مبده متعلقات متغیروغیر مستمراست بنابرین بطلان انوار متصور نبود آنطور که بطلان متعلقات متصور بود وبلکه انوار دورم میابد بدوام علت خود، خلاصه مبده حالات و متعلقات انوار مدبره غیر از مبده خود انوار مدبره است.

ه اولی بانعدام بود تا بعد از مفارقت زیرا هیات ظلمانیه که سربوط به کالبد است اورا بهتر میتواند منعدم کند تا بعد از مفارقت که دیگر وجود ندارد.

بیشتر ازشوق او به غواسق بود و هراندازه نور و ضوع ی نورالا نوار افزوده میشود و هرگاه قاهر افزون شود و همچنان بی نیازی و قرب وی بنورالا نوار افزوده میشود و هرگاه انوار متصرفه از جهت قوت تأثیر، غیر متناهی بود کشش وجذب شواغل برزخیه آنها را ازافق نوری محجوب نگرداندا پسیهرگاه انوار اسفهبدیه جواهر غاسقه را متهور خود کنند و از طرفی عشق و شوق آنها به عالم نور قوی گردند و بانوار قاهره مستضیئی گردند و آنها را سلکهٔ اتصال به عالم نور سحض حاصل گردد ، دراین و صورت هرگاه کالبدهای آن گونه انوار اسفهبدیه تباه گردد ازجهت کمال قوت و شدت انجذاب آنها به سرچشمهٔ زندگی، به کالبدهای دیگر منجذب نشوند [ویا که به سرچشمه انوار عقلی پیوندند] و نوری که بواسطهٔ شوارق عقلیمه قوت یافته تا عاشق اصل خود بود ، به سرچشمهٔ حیات جذب گردد و این چنین نور به اسال عاشق اصل خود بود ، به سرچشمهٔ حیات جذب گردد و این چنین نور به اسال اینگونه کالبدها منجذب نمی شود و اوراهم بدانها کشمی نبود و بنابراین از کالبد انسانی رهائی یافته به جهان نور محض روند و در آنجا مقام گزیده در زمرهٔ انوار قدسیه درآیند و بسبب تقدس نورالانوار وقواهر قدسیه قدسی شوند.

ر زیرا شواغل برزغیه متناهی التأثیرندو قهرآ امور متناهی باامور نامتناهی برابری ومقاومت نمی کنند و چون جذب شواغل برزخیه آنها را محجوب کرده است پس معلوم میشود که قوای انوار متصرفه متناهی التأثیرند، قطب ص ۹۷ ع.

ب یعنی تناسخ دراین سورد نباشد وبه کالبدهای دیگر یعنی کالبد حیوانات نقل نمیشود وبلکه از جهت قوت وشدت انجذاب آن به سرچشمهٔ حیات یعنی عالم عقلی بدانجا رود .

س\_ یعنی اشراقاتی که از عالم انوار قاهره بر او تایش میکند مانند نفوس کاسلان موجب تقویت ونیرومندی او میشود.

ع۔ يعنى شيفتة عالم نور بود.

هـ یعنی به کالبد حیوانات نقل نیابد و اصولاکششی بآنها ندارد.

<sup>-</sup> یعنی قدسی شوند و پاك وطاهر از جهالات وخیالات و علائق جسانیه و عوائق جرمانیه شوند.

و چون در مبادی عالیه قرب مکانی ستصور نبود بلکه تقرب در آنجابه صفات عقلی و تجردی بود بدین جهت مردمی که تجرد آنان از ظلمات بیشتر بود نزدیک تر بمیادی مجرده اند . و شوق بعالم علوی حامل آن ذوات درا که بود بسوی عالم نورالانواریس آنچه راشوق تماستر بودانجذاب وارتفاع وی بسوی نوراعلی تماستر بود و چون بدانستی که لذت عبارت از وصول بامری ملایم وسازگار با طبع چیزی بود با ادراك واستشعارلذت برنده نسبت یوصول بدان امر ملایم اوالم عبارت از حصول امری غیر ملایم با طبع چیزی بود ازآن جهت که ناملایم بود .

واز طرفی بیان شد که تمام ادراکات از ناحیهٔ نور مجرد حاصل میشود و چیزی دراك تر ازو نبود بنابراین هیچ لذتی بزرگتر و لذتآورتر از کمال و ملایمات او نبود خصوصاً که خود بدانستی که لذات حسیه دربین طلبمات انوارمجرده نیز از ناحیهٔ انوار مجرده ترشح می کند وآن طلبمات سایهٔ انوار مجردهاندوآنچه ملایم و سازگار با انوار مجرده نباشد هیآت ظلمانیه وظلال غاسقه بود که از جهت مصاحبت با برازخ مظلمه وشوق وی بدانها برای وی حاصل آمده وبدو پیوسته است ومادام که علاقات کالبدی وشواغل برزخی بسیاری با انوار اسفهبدی همرا بودنه از کمالات نوری خود لذت برند ونه از آفات ورذائل حاصل از تعلقات برزخی رنج برند و در آن هنگام که برزخی رنج برند درست بمانند کسی که در غایت مستی بود که در آن هنگام که در تخیط ودیوانگی مستی خود به سر می برد اگر چیزهائی که موافق میلش باشد

ا لقت عبارت از وصول باسر ملايم يوديا ضافه ادراك بان وصول ويا ادراك باينكه آن امر ملايم است.

۲- غیر ملایم با طبع کسی که باو میرسد.

۹- منظور علاقة تفوس مدبره است، به برازخ و عشق و علاقه آنها به كالبد مادى
 است.

۹ بعنی در حجاب سطلق وقید ماده اسیرند وهیچ چیزرا آنطورکه هست درك دمی کنند .

ویا آفاتی که اورا ناسازگار ورنج آور بود بدورسد مطلقاً واصلا آنچه بدو رسیده است اندر نیابد وادراك نکند از جهت حجاب وپوششی که در برابر عقل وی بود وهرآن کس که از اشراقات تواهر نوری لذت نبرد ولذت حقه رامنکر شود بمانند نامردی بود که لذت جماع را اندر نیابدا.

وهمانطورکه هریک از حواس آدمی را لذتی بود والمی که آن حاسهٔ دیگررا نبود برحسب اختلاف ادراکات و کمالاتی که حواس را بود همین طور است خوشی وناخوشی که از شهوت وغضب آید ۲.

وکمال نور اسفهبد این بودکه به دو قوت قهر و معبت خود آنچه بایسته وحق آنها بوداعطاکند زیرا قهر وقهاریت نور نصبت بمادون خود درسنخ خودبود وهمین طور معبت او بمافوق خود وینابراین شایسته این بودکه قهر نور اسفهبد برکالبد ظلمانی خود چیره شود و همچنین معبت او بعالم نور فزون شود تا آنکه حق هردو قوت را اعطاکرده باشد ودر زمرهٔ کسانی شود که در لوح مبین سعادت وی مکتوب بود.

واگر از آنان بود که شقاوت ویدبختیوی [درلوح محفوظ] مکتوب ومضبوط شده باشد محبت وعشق وی بر غواسق برزخیه افتد وظلمات بدنی وقوای حسی ورا مقهور خود گرداند والبة آن گاه محبت وعشق [انسان] آنطور که باید به عالم نورافتد

۱- کلمه عنن را بناسردی معنی کردیم.

۲ بدیهی است که لذت یا المی که حاصل از غضب بود بجز لفت و المی است
 که حاصل از شهوت بود زیرا برای نفس بر حسب هریک از قوی الم ولذت خاصی است.

م. یعنی قهر نور درست است که نمبت بمادون خود سیباشد لکن در سنخ خود یعنی قهر او نمبت به نور است همانطور که محبت او بما فوق خود باز در سنخ خود او است.

٤- قهر يعني قوت غضبيه اش تسلط يابد يعني ظاهر و آشكار شود .

هـ یعنی محبت و عشق او بعالم نور آشکار شود.

ویدین ترتیب از عالم نور دور شود و بعالم غرور نزدیک.

که ذات خود وعالم نور وترتیب وجود وسعاد آن وجزآنها را بدرستی بشناسد بر حسب قدرت و توانائی خود و وچون تدبیر کالبد و عنایت بدان برای حفظ ترکیب بدنی نیز ضروری ابود پس بهترین ونیکوترین اخلاق اعتدال بود هم در اسور شهوانیه وهم در اسور غضیه وهم در صرف فکر در سهمات بدئیه و کسی که اغلب هم اوآخرت نبود ویا بیشتر اندیشهٔ وی در جهان نور نباشد از سهالک خلاصی اغلب و هرگاه نور اسقهبدی متجلی شود به حقایق علموآگاهی یابدویه سرچشمهٔ نور وزندگی رسدواز پلیدیهای برازخ پاك گردد، دراین صورت عالم نور محص را بعد از سرگ مشاهده کند ولاجرم از کالبد ظلمانی خود رهائی یابد و واشراقات نامتناهی از ناحیهٔ نورالانوار بر او تابد، با واسطه و یا بدون واسطه همچنانکه پیش از این اشارت رفت و همچنین اشراقات نامتناهی درازل الازل از هر یک یک آنان هم نور خود آنان رفت و هم نوری که از هر یک یک کراراً و بطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر وی بتابد وانعکاس یابد پس بطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر وی بتابد وانعکاس یابد پس بطور بی نهایت لذت و خوشی یابد و هر نورلاحتی وی بتابد وانعکاس یابد پس بطور بی نهایت لذت و خوشی یابد و هر نورلاحتی

۱- بیان تعریف حکت نظری است.

۲- در آن مدتی که کمال نفس باید حاصل شود حفظ بدن ضروری است.

۲- در تمام این سه سورد با ید اعتدال را رعایت کرد.

ودر قید تعلقات مادی بماند زیرا اگر اکثرهمت او آخرت و عالم نور باشد عشق او بعالم نور افزوده شود ویس از مفارقت از کالبد بدانجا رود.

هـ بالكل رهايي يابد.

بد یعنی هرنور مدیره ی که لاحق بود و مفارق بود بنور مفارق سابی خود لذت برد وهمهٔ انوار مفارق از کالبدها که سابق بر او جدا شدهاند نیز از آن مفارق لاحق و همهٔ لواحق دیگرلذت برند.

بد زیرا این اشراقات حاصله شبیه به دوایر بود یا شبیه بدوایر فلکیه بود که بعضی محیط به بعضی دیگر است.

واز غیرش بر او انواری نامتناهی تابش کند واینگونه اشراقات عبارت از اشراقات ودوایر عقلی نوری میباشد که به رونی آن، اشراق جلال نورالانوار ومشاهدت وی نیز بیفزاید وهمانطور که مدرك وادراك ومدرك نور مجردرانتوان با این سه اسسر یعنی آن نوعی از آن که در عالم ظلمانی استقیاس کرد' . للت نور مجرد نیز با لذتهای ظلمانی قابل مقایسه نبود ودراین عالم نتوان به لذت روحانی نورانی احاطه یافت و کنه آنرا اندریافت ا و چگونه لذتهای روحانی با لـدتهای جسمانی قابل مقایسه باشند در حال که هرنوع لذت برزخی که بود نیز از ناحیه انوار و بواسطهٔ امری نوری بود که بر برازخ فیضان و ریزش میکند تا آنجا که لذت جماع نیز رشحه از لذتهای حقهٔ نوریه بود زیرا آنکس که خواهد جماع کند هیچگاه میل به مجامعت با مرده نکند و بلکه اورا میلی به جماع حاصل نشود مگر با برزخی صاحب جبال وزیبائی که در او رشحات وآسیخته گی نوری بود ولذتوی بواسطه حرارتی که خود یکی از عشاق نور ومعلولات آن بود ونیز بواسطهٔ حرکتی که یکی از معلولات وعشاق نور است کمال وتمامیت یابد وبدین طریق دو ـ نیروی محبت و قهر به جنبش آید بطوریکه نر خواهد مادهرا مقهور خود کندا ویاین جهت از یکطرف از جهان نور سعبتی با قهر بر «نر» انتد واز طرف دیگر ـ محبت توأم با ذلت بر «ماده» انتد برآن نسبت كه علت ومعلول راست « همچنانكه شرح آن گذشت و هریک از «نر» و «ماده» سیخوا هد که با صاحب خود متحد شود بدانسان که حجاب برزخی برداشته شود واین ارادهٔ رفع حجاب خواست نور ـ

۱- یعنی مدرك وادراك ومدرك (افتح راء)ظلمانی.

س- وبنابراین هراندازه که حرارت زن وحرکات آن زیادتر باشد للت آورتر بود پس اولا باید زنده باشد ودر او نور حیات بود وثانیاً دارای حرکت وجنبش بود.

هـ که البته قهر و محبت علت بیش از محبت و ذلت معلول است، معلول محبت مقرون باذلت به علت خود دارد وعلت محبت توأم با قهر.

٦- چنانکه وضم و حال انوار مجرده نیز این چنین بود.

اسفهبد بود نسبت به لذات عالم نور آن عالمي كه حجابي در آن نبودا.

واتحادی که بین انوار مجرده است اتحاد عقلی بود نه برزخی وجرسی و همانطور که چون نور اسفهبدی را تعلقی به برازخ بود و کالبد مظهر او بود چنین توهم شود که نور اسفهبدواقع در کالبد است٬ اگر چه واقع در آن نبود٬ انوار مدبره نیز هرگاه از کالبدها جدا شوند از جهت شدت قرب آنها بانوار قاهرهٔ عالیه ونور الانوارو کثرت علاقه عشقیهٔ آنها بانوار قاهره چنین توهم شود که انوار مدبره بعیه همان انوار قاهرهاند.

و بدین ترتیب انوار قاهرهٔ عالیه مظاهر مدبرات میشوندهٔ همانطور که ابدان مظاهر آنها میباشند وبر حبب افزون شدن محبت آمیخته باغلبه انس و لذت در جهان ما فزون می شود وهمچنین است تعاشق حیوانات واین امر یعنی ازدیاد لذت بر حسب ازدیاد محبت مشوب به غلبت دراین عالم واقع بود م و بنابراین چه گوئی در مورد عالم محبت حقه تامه وعالم قهر تام خالص آن عالم محبتی که همه نور محض ودرخشش و زندگی حقیقی بودآن عالمی که دراو اصلا

ا به پس نور اسفهبد در هریک از نرو ماده میخواهد که بنور اسفهبدی که در آن دگر است برسد و بااو متحد شود بدون حجاب تا لذت کامل برد.

۲- در حال که چون مجرد از مواد است نه تواند در آن باشد.

<sup>-</sup> یعنی گرچه نور امغهبد در کالبد نیست لکن توهم شود که در اوست.

عد یعنی انوار مدیره پس از مفارقت از کالبد مظهری دارند که انوار قاهره است پس انوار قاهره انوار مدیره میشوند در آن هنگام کانوار مدیره از بدنها جداسی شوند همچنان کدایدان قبل از مفارقت مظهر آنها میباشند پس ایدان دراین عالم مظهر انوار مدیره اند و انوار قاهره در عالم مجردات.

هـ يعنى تبل از مفارقت.

ب- چنانکه این صفت ملوك وحكام است. كه محبت آنها آمیخته باغلبه است.

تعاشق حيوانات دراين عالم الزوده ميشود بافزوده شدن محبت آميخته باغليه.

ریاوجودی که در این عالم هم محبتها ناقص است و هم قهر و علبه ها پسیچگونه است حال آن عالم.

وابدأ ظلمتي نبود وبنابراين ائس ولذت درآن عالم اعظم بودا.

والبته گمان مبر که انوار مجرده بعد ازجد ائی از اید ان همه یک چیز شوند چه اینکه دوچیز هیچگاه یک چیز نمی شود زیرا [براین فرض] اگر بازهم هردو با تشخص خود باقی بمانند لازم آید که اتحادی ویگانگی نبود واگر هردوهم نیست و منعدم گردند باز لازم آید که اتحادی نبود واگر یکی از آن دوباقی ماند وآن دگر منعدم شود بازهم اتحادی نبود. واصولا در مجردات واموری که غیراز اجسام بودا تصال و امتزاجی نبود و دیگر آنکه مجردات منعدم نمیشوند و در نتیجه انوار مجرده پس از جدائی از کالبد همچنان از یکدگر ممتازاند بنوع امتیاز عملی از جهت شعوری که بذات خود وبانوار واشراقات خود دارند وازجهت تخصص و دیژگی هریک مبتنی بر تصرفات آنها در کالبدهای مختلف بود و بهرحال بعد از مفارقت از کالبد همچنان متمایز باقی بمانده وانوار تامه مظاهر آنها شوند .

همچنانکه [ازباب مثل] آینه ها مظاهر مثل معلقه روحانیه اند. پس دراین هنگام سلطان انوار قاهره بر مدبرات افتد پس مدبرات در لذت وعشق و قهر ومشاهدتی واقع شوند که هیچ لذتی باآن مقایسه نشود .

و باید دانست که قهاریت جهان اعلی هیچگاه تباه نمیگردد زیرا آن طبیعتی که قابل و پذیرای عدم است در آن جهان نبود و بلکه قهر آن عالم لذتهارا دائماً

<sup>،</sup> حون قهر و سعبت در آن عالم اتم بود.

۲۔ دو چیز یک چیز شود,

٣- زيرا سالبه بانتفاء موضوع است.

٤- يعني شعوري كه هريك بانوار و بذات وباشراقات خود دارند.

ه - خلاصه انوار مدیره بعد از مفارقت یکی بمبب هیات مکتمیه از راه تعلق بایدان واصول آنها ممتازند و دیگر آنکه شاعر بذات و اشراقات خود میباشند.

٦ لكن قهر آنها مشوب با سعبت بود.

٧- يعني قابل قياس نبود.

کامل میگرداند و مدبرات ظاهره شبید به تواهرمقد سداند که بقدوست خدای متعال خوشی جاوید باد آنان را وبازگشتی نیکو،

# فصل در بیان احوال نفرس انسان بعد ازمفارقت ازبدن

ونیک بختانی که در دانش وعمل میانداند" و زاهدانی که پاك ومتزهند" چون از کالبدهای جسمانی رهاشوند به عالم مثل معلقهٔ کهمظهرومحل آن پارهٔ از برازخ علویه بود پیوندند؛ وبلکدنفوس آنان راقدرتی بود که خود مثل معلقهٔ روحانیه را بیافرینند پس آنچه را که خواهند ومایل اند از انواع خوراکیهای لذیذ و صورتهای زیبا وسماع وسرود نیکو وجز آن برای خود حاضر گردانند [وییافرینند] و این صورتها [یعنی مثل معلقه] کاملتر بود از آنچه در عالم مابود زیرا مظاهر و حوامل این صوری که درجهان ما بود بسی ناقص بود ولکن آنچه درآن جهان بود کامل بود و اینان در آن جهان یعنی جهان برازخ علویه از جهت بقاءعلاقتشان با آن برازخ وظلمات وعدم فساد آنها همچنان جاویدان بمانند.

واما خداوندان شقاوت وبدبختی آنان که گردا گرد دوزخ زانوزدهاند ودردیار خودبررویا قتادهاند «که مکبین بصدورهم علی الارض » سینه بر زمین مالند چه آنکه تناسخ حق باشدیا باطل (زیرابراهین هردوطرف در این باب نا توان است) هرگاه از کالبدهای برزخیهٔ خود بدر آیند آنان را ظلال وسایهٔ بود از صور معلقه بر حسب خویهای آنان.

۱- چون مشوب به محبت است.

۷- دراینجا بیان سعادت متوسط ن را کند زیرا حکم کاملان و مکملان را پیش از این بیان کرده است.

بـ یعنی کامل در عملند نه درعلم.

<sup>3</sup>\_ اجرام فلکیه لکن مظاهر آنها برحسب اختلاف هیآت نفوس آنها تفاوت دارد وهراندازه نفس اشرف بود مظهر او اعلی بود.

مـ زيرا موطن آنها اجرام فلكيه بود.

پعنی عالم برازخ علویه,

ب یعنی عدم فساد برازخ علویه،درهرحال موطن متوسطان در علم و عمل و زاهدانی که در عمل کاملند نه در علم،عالم برازخ علویه است.

واین صور معلقه عبارت از همان مثل افلاطونی نبود زیرا مثل افلاطونی نبود زیرا مثل افلاطونی نوری میباشند و درجهان انوار عقلیه ثابت اندولکن اینهاصوری میباشند معلق درعالم اشباح که هارهٔ از آنها ظلمانی و پارهٔ دیگر مستنیر اند که خاص خوشبختان و جایگاه آنان بود که بدانها لذت برند و برآن نحو [لذت برند] که گویا پسران سپیدییکر واسردند ولکن صور معلقهٔ اشقیاء و تیره بختان بسان سردان سیاه پیکر کبود فام بود.

وچون آن کالبدهای معلقه نه در آینه ها میباشندونه جزآنها و آنهارادراین عالم معلی نبود بنابراین روا بود که آنها را دراین جهان حسی مظهری بود وچه بسا در مظاهر خود از مظهری به مظهری منتقل شوند. واز پارهٔ از همین صور معلقه نوعی از جن وشیطان پدید آید و گروهی بی شمار از مردم دربند[کهاز مشهرهای شیروان است] اینگونه صورتها بدیدهاند وگروهی دیگر بی شمار ازبردم شهر میانیج اینگونه صورتهاراکراراً ویسیار مشاهده کردهاند تاآنجاکهاکثر مردم شهر بطور دنعی ویکجا بروجهی ودر مجمع بزرگی که کمین نمی توانم منکر آن شوم بدیدهاند واین امر نه یکدفعه ودودفعه ویلکه بارها ودر هرزمانی ظاهر شده است ولکن دست مردمان بانها نرسیده است و نیز از راه اموری دیگر بماند ریاضت وسجاهدت وجود کالبدهائی ذرهپوش غیر ملموسی که از نوع اشباح مثالیه بودهاند آزموده ودیده شده است نه از آن نوع اشباح مثالی که مظاهر آنهاحس مشتراک بود؟ وبلکه بدانمان بوده ودیده شده است نه از آن نوع اشباح مثالی که مظاهر آنهاحس مشتراک بود؟ درصدد مقاومت برآمده درمیدان کشتی مصارعت سی کنندویرای من نیزدرنفس خودم درصد مقاومت برآمده درمیدان کشتی مصارعت سی کنندویرای من نیزدرنفس خودم تجارب درستی دراین باب حاصل شده است . کهبر صحت این امردلالت میکند که [در

<sup>۔</sup> یعنی از آن صور معلقه سردم سعاد تمند آنطور لذت میبرند که گویا پسران سید ۔ لیکر بی سومیباشند.

۲- یعنی در قوای خیالیه و اشیاء صیقلی شده نمی باشد.

۳- منظور بیان این معنی است که اموریکه دیده نداست و متدرع بوده اند تنها مدرك به حس مشترك نبوده اند و بلکه مدرك به حس ظاهر هم بوده اند در هر حال از امور ذهنی خیالی نمی باشند.

جهان هستی] چهارعالم بود، نخست عالم انوار تاهره و دوم عالم انوار مدبره وسوم عالم برزخیان وعالم صورمعلقه، ظلمانیه ویاستنیره که در صور معلقهٔ ظلمانیه برای تیره بختان رنیج وعذاب بود و در صورمعلقهٔ مستنیره، خوشبختان را نعمت ولدت بود واز همین نفوس و مشل معلقه من وشیطان پدید می آید وسعادات و همیه در آن عالم بود وگاه بسود که اینگونه صور معلقه حاصل شوند بنحو حصول جدید [یعنی موجود ومعدوم شوند] و میس تباه گردند مانند آنچه مرایا و تخیلات راست و اعالم چهارم که عالم اجسام است دکرنکرده است] و گاه باشد که انوارمد بره فلکیه صورمعظه را اوار مدبره فلکیه شوند بنزد اخیار و نیکان و البته آنچه دراکه انوارمد بره بیافریند موجودات نوری خاصی بود که بانوعی شینتگی و والبته آنچه دراکه انوارمد بره بیافریند موجودات نوری خاصی بود که بانوعی شینتگی و ومشاهدت آنها به حسیمشتر کهم نسبت داده نشده است خود براین امر دلالت و مشاهدت آنها به حسیمشتر کهم نسبت داده نشده است خود براین امر دلالت می کند که مقابلت مرئی بارائی در تمام موارد و بطور مطلق شرط مشاهدت نبود و به کند که مقابلت مشروط، نوعی از رفع حجاب بود و این عالم را با تمام خصوصیاتی که در آن مقابلت مشروط، نوعی از رفع حجاب بود میان عالم را با تمام خصوصیاتی

ا یعنی تفوسی که متعلق بمردم این عالم است و از کالبدها جدا میشوند وبایدانی دیگر معلق اند از همین عالم سیاویزند.

بـ یعنی همان کالبدهای معلقی که نفوس بآنها تعلق یابند.

<sup>-</sup> یعنی سعادت و همیه که آن متوسطان است، در عالم مثل معلقه است.

ع چنانکه صور سرایا در اثر مقابلت حاصل میشوند وسپس باطل میشوند و همین مطوراست تخیل حیوانی که یا بسبب فسادآینه و یافساد تخیل باطل میشوند و حکم صورتهائی که درخواب دیده میشود همین است که باطل میشوند.

هـ یعنی برای اینکه سردان نیک،خودرا درآنها بینند.

<sup>--</sup> یا همراه باسعت خلق وخوش خوثی روحانی و بشاشت باشند.

پ یعنی فقط در اہمبار است که مقابلت رائی باسرئی شرط است نه هو نوع مشاهدتی ۸ یعنی شرط مقابلت در اہمبار از این جهت است که حجاب بین رائی و مرئی از بین برود وچون در صور معلقه وتفوس مدیره حجابی نبود، شرط مقابلت بی معنی است.

که یاد شد ما عالم اشباح مجرده می نامیم و بعث اجساد واندباح ربانی و تمام مواعید نبوت بآن یعنی بوجود عالم اشباح تحقق می پذیردوگاه بود که از پارهٔ از نفوس متوسطان که صاحب اشباح معلقهٔ مستنیره اند و بظهر آنها افلاك بود طبقاتی از فرشتگان موجود شوند که تعداد آنها به شمار نیایدوجایگاه آنها بر حسب طبقات افلاك مرتبت مختلف بود تا طبقه که جایگاه ارتقاء مقدسین ازمتالهین بود و آن جایگاه برتر و بالاتر از عالم فرشته گان آسمانی بود!.

#### فصل در شروشقارت

بدی وشقاوت در جهان ظلمات از لوازم حرکات بود وحرکت و ظلمت از لوازم جهت فقر انوار قاهره ومدبره بود وبنابراین شرور دراین عالم مستند وناشی از وسائط بود ودر نووالانوار هیآت وجهات ظلمانیه محال بود وبنابراین از ناحیهٔ نورالانوار شری صادر نمی شود وفقر و ظلمات از لوازم ضروریهٔ معلولات بود وبمانند سایر لوازم ماهیت بود که محتنع السلب از ماهیت اند وعالم وجود جز بدان سان که هست با تمام توابع ولواحق ولوازستن متصور نبود وشرور دراین عالم بسی کمتر از خیرات بود ".

## قاعد درچگرنگی صدور مرالبد نامتناهی از علویات

چون قوت قواهر وعقول بواسطهٔ پذیرش فیض دائم از ناحیه نورالانوار،در-

ب زیرا تفوس افلاك بالكل مجرد نشوند ونفوس مقلسین و كاسلین گاه بود كه بالكل مجرد از ماده وتعلق ماده شوند.

یدا سیود و فقر و ظلمت از لوازم ماهیت معلولات است که که قابل انفکاك نبود وعالم وجود بجز آنطورکه خلقشده است تصورنشودوهیچیکازامور از آن قابل انفکاك نیست وسنت براین جاری است که خبرات از علل عالیه و شرور ازمعلولات آید .

۳- وقتی که در عالم طبیعت شرکمتر از خیر بودقهرآ در عالم انوار محض شری نبود
 درحال که اگر همهٔ عالم طبیعتهم شر می بود در جنب عالم الهی مقر می بود.

فعل خود نامتناهی بود واز طرقی مادت قابلهٔ عالم را قوت قبول آثار نامتناهی از طرفی دیگر معداتی که مواد جسمانی عالم را مهیا می کند تا آثار عقلیهٔ نامتناهی را از ناحیهٔ حرکات فلکیه وجزآنها بپذیرد نیز نامتناهی میباشد بنابراین ابواب حصول بر کات یعنی فیضان صور معدنیه ونباتیه وحیوانیه وانوار مدبرهٔ انسانیه بطور بی نهایت وقرنا بعدقرن همچنان گشوده بود وانوار مدبرهٔ کامله پس از جدائی از کالبدها بانوار قاهره پیوندند و بدین ترتیب به عدد مقدسین که حاصل از نفوس وانوار کامله است بطور بی نهایت افزوده می گردد.

#### فصل در سبب الدارات و آگاهی برمغیات

هرگاه از شواغل حواس ظاهرهٔ انسان کاسته شود گاهباشد که ازاشتغال به تخیل خودنیز رهانی یابد ودراین صورت است که از رازهای نهانی وامور پنهانی عالم آگاه میشود و براین اسر خوابهای صادقه گواهی میدهد. زیرا چون نور مجرد مدبررا حجم وجرمی نبودیین آن ویین انوار مدبرهٔ نلکیه حجابی متصور نبود مگر همان شواغل برزخیه [که فرض این است که از اشتغال بدان باز داشته میشود] زیرا حجاب نور اسفهبد شواغل حواس ظاهره و باطنه است پسهرگاه از حواس ظاهرهٔ خود رهائی یابد وحس باطن وی نیز ضعیف گردد نفس وی از بندهائی یابد و بانوار اسفهبدیهٔ فلکیه اتصال یابد و برآن نقوشی که در برازخ علویه بود یعنی نقوش کائنات عالم آگاه شود آزیرا انوار مدبرهٔ فلکیه به جزئیات کائنات جهان و لوازم و آثار حرکات آن دانا هستند و دراین صورت هرگاه اثر آن نقوش بدانسان که در الواح عالیه است و صریحاً مشاهدت نموده است در قوت ذکر وی بماند نیازی

ا وگرنه مجابی که حاصل از حجم و بعدو قیره باشدئیست و منظور همان اشتفال به برازخ و تعلق خاطر بدانها است.

به تأویل و تعبیر ندارد [ و هرآنچه مشاهدت کرده است عینا نموده شود ] واگر اثرآن امور منقوشه در ذکرش نماند و بلکه قوت متخیله همچنان بانتقالات خود از میخدنفس اندر یافته است به چیزهای دیگری که متشابه ویا متضاد ویا مناسب بود بوجهی دیگر ادامه دهد، اینگونه خوابهانیاز به تمبیری دارد و نیاز باستنباط این امر دارد که آیا قوت متخیله از چه امری بدان منتقل شده است و درچه وضم و حالی بوده است. [ زیرا دراین صورت آنچه مشاهده شده است به عینه نموده نشود و بلکه چیزهائی دیگر نموده شود که آنها حکایت دارند از زمینهٔ انفعالی خاص بس نیاز به تأویل و تعبیر دارد].

بدانکه نقوش کائنات ازلا و ابداً در برازخ علویه مصور و محفوظاند وآن نقوش در جهان خارج واجبة التکراراست زیراهرگاه در لوح برازخ علویه برای حوادث مترتبه نقوش غیر متناهیه بود لازم آید که هیچ یک از آنها موجود نشود مگر پس از وجود امری دیگر و بنابراین آن نقوش عبارت از سلاسل مجتمعهٔ مترتبه بود [ که نامتناهی بودن دراینکه امور روانبود] پس متناقض بود با آنچه مبرهن گردیدو آن محال بود ا

۱- واز این جهت احتیاج به تعبیر دارد وچون انتقال متخیله از امری باسری دیگر با رهایت تشایه و تناسب حقیقی نیست از این جهت است که تعبیرات رؤیاها نسبت باشخاص مختلف بود.

۲- چنانکه در بیان ادوار واکوارگفته شد.

۳- چون مترتب بر یکدیگرند بنابراین هیچ یک از آنها موجود نمی شوند مگر بعداز وجود اسری دیگر چون فرنس این است که حوادث مترتبهٔ نامتناهی است.

اب برهان این است که حوادث ناستناهی گرچه غیر مجتمةالوجودند لکن در ذواتی که منقش اند مجتمع می باشند و برحسب ترتیب زمان مترتب اند برای هرزمانی آنچه ملتشی آن بود پس اگر فرض شود که این منقوشات همه موجود باشند مجتمع خواهند بود وثابت شد که وجود امور نامتناهیهٔ مجتمعةالوجود محال است،

دیگر اینکه هرگاه در برازخ علویه برای حوادث آیندهٔ مرتبه انتوش غیر متناهیه بود دوفرض توان کرد یکی آنکه هریک از آنها بناچار در وقتی از اوقات واقع و موجود شود پس زمانی آید که همهٔ آنها در آن زمان واقع شود و در نتیجه لازم آید که سلسله متناهی بود درحال که قرض این است که نامتناهی است واین محال بود و وفرض دیگر آنکه زمانی و وقتی حاصل نشود که در آن وقت همهٔ آنها از حصول و وقوع فراغت یابند در این فرض لازم آید که در آنها امری بود که هیچگاه وجود ووقوع نیابد وبنابراین از جملهٔ کائنات مستقبله نبود درحال که فرض ما این است که از کائنات آینده باشد واین امر نیز محال بود والبته این برهان در ممکنات مستقبله بهر نحو که باشد جریان نمی یابد و زیسرا درآن نوع از ممکناتآیندهٔ که عبارت از حوادث یومیه است وازنوع حوادثی نوست که دارای صورمفصلهٔ معقوله است وآنها را کلی هست نمیباشد [ تااز این فروض] تناقضی دارای صورمفصلهٔ معقوله است وآنها را کلی هست نمیباشد [ تااز این فروض] تناقضی حاصل شود تربان ندارد .

وشایسته نبود که متوهمی توهم کند که معکن است از کائنات گذشته با آینده چیزی بود که مدبرات فلکیه خود ندانندو دراین صورت [ این متوهم] با بد منامات و کهانات و اخبار به نبوات را بدانسان که واقع شده است ویا واقع خواهد شد ـ تکذیب کند و همین طور تذکر احوال گذشته را نپذیرد و منکر شود زیرا قبلا ببرهان ثابت شد که قوت ذکر نیز از ناحیهٔ برازخ علویه و انوار مدیرهٔ فلکیه است.

از فرض وجود چیزی عدم آن لازمآید.

۷- اعم از اینکه مجتمع باشند ویرای آنهایک کلیباشد مانند صور مفصلهٔ معلوله که نخست بنحو کل موجود است وسپس بنحو تفصیل و یا دارای کل نباشد مانند حوادث یوسیهٔ آینده و در هر حال این برهان دراموری جریان یابد که دارای کل باشند.

س یعنی تناقش یا برهان امتناع نامتناهی حاصل تخواهد شد منظور این است که درآن نوع حوادث متعاقبهٔ آیندهٔ که نخست برای آنها کل وجود ندارد تا در سرتبهٔ تفصیل نامتناهی باشند این برهان جریان ندارد, درهرمال اگرگفته شود که صور ستوشه در برازخ علویه بصورت کل ونا متناهی وجود دارند محال است چون آن کل فرضی مجتمعة الوجود و مترتب است و اگر توجه به خود حوادث شود... برهان ...

و صاحبان انذار بواسطهٔ نبوات و یا کهانت و یا خوابهای صادق نتوانند برای خود دانشی بذاته و لذاته موافق با آنچه واقع خواهد شد ایجاد کرده و یافرینند که در حقیقت لوح محفوظ نفوس اینان باشد] و زیرا ناتوانی اینگونه کسان و بنی نوع آنان واضح است و همین طور در توانائی توای دساغی نائم وجزآن هم این کار نبود و ویرای نفس وی نیز چنین قدرتی نبودوگرنه در حالت بیداری اقادرتر می بود برابداع دانش خود موافق با آنچه واقع میشود وآنگهی اگر دانش خودرا نسبت باموریکه در آینده تحقق سابد خود بنفسه می توانست ایجاد کند لازم و شایسته خواهد بود که پیش از آنکه بر وفق آن ایجاد علم کند تابدان علم وبالضرورة میداند که آگاهشدن او براینگونه امور از ناحیهٔ چیزی دیگر بود و وبالضرورة میداند که آگاهشدن او براینگونه امور از ناحیهٔ چیزی دیگر بود و و احاطتی بود بس باید گفت که امور عالیه یعنی مدبرات و برازخ را حیطه و احاطتی بود بدانچه و اقع بود و یا در گذشته واقع شده است و یا در آینده و اقع خودرا و احاطتی بود بدانچه و اقع بود و یا در گذشته واقع شده است و یا در آینده و اقع خواهد شد واگر فرض شود که علم اصحاب برازخ متناهی بود وعلم خودرا از چیزی دیگر که فوق آنها است استفاده کرده و از آنها استمداد جویند کازم ر

وکه در حقیقت علم خودرا از نفوس مدیرهٔ برازخ والواح عالیه نگرفته باشند و بلکه خود با قدرت وئیروی نفسانی خود ایجاد علم بواقعیات کنند و بر مغیبات آگاه شوند بدون آنکه در ذکر و درلوح برازخ باشد.

٧- يعنى چنين قدرتي كه خود سطابق واقعيات علم خودرا ايجاد كنند ندارند.

٧- پس لازمآید که قبلا بداند تا علم خودرا مطابق با آنها ایجاد کند.

٤- لازم آید اورا دوعلم بود زیرا ایجاد علم برونق مخترع خود لازمهاش این است که قبل از آن اژو آگاه بودپس لازم آید که بعلم خود قبل از حصول آن علم عالم بود تا علم خود رادرست برونق آن ایجاد کند و تحصیل حاصل بود.

ه- یعنی چیزی دیگر بجر نفس وتوای او

و یعنی دارای علوم متناهیه باشند ولکن از مافوق خود استفاده واستمداد کنند و بنا براین خود آنها عالم بهمهٔ اسور نمیباشند تا اصحاب انذارات از الواح آنها بهرسند شده به رازعای نهانی آگاه شوند.

آید که نقل کلام شود بدان چیز که از آن استفاده و استمداد میکنندومحال مذکور لازم آیدوچون همهٔ این فروض باطل است بنابراین بناچار باید این گونه ضوابط واجةالتکرار باشدا وما از وجوب تکرار ضوابط آن نخواهیم که معدوم قابل بازگشت بود چنانکه گذشت زیرا دراین صورت ازجملهٔ وجوه افتراق وفارق بین هیآتی که از یک نوع است محل بود واگرمحلهم یکی بود فارق زمان بود آ درهرحال فارق بین هیآت یا محل است یا زمان درصورتیکه محلهم یکیباشد]

پس هرگاه از جعله فارق های بین معاد ومعدوم که مثلثین اند ودر محل واحد اند «زمان بود» وآن ذواتی که از یک نوع ودریک محل اند بدان یعنی به زمان متخصص شوند پس عینا معاد نشده باشد زیراعودوپازگشت زمان که بدان تخصص یافتداست ممکن نبود واگر فرض شود که خود عرض با همراهی زمانی که بوسیله آن تخصص یافتداست بازبگردد ومعاد شود با توجه باینکه این عرض و زمانش بهمراهی هم قبلا موجود بوده اند پس لازم آید قبلی بوده باشد که درآن

۱- یعنی در اکوار وادور واقع شود تا برهان بطلان نامتناهی نیز جربان نیابد.

۲- منظور از تکرار کور ودور بود.

۳ محل یکی باشد مانند دوسیاهی در یک محل دراین صورت فارق ژمان بود در صورتیکه وجه اشتراك هیآت مشابه بود، خلاصه اینکه آنچه در ادوار وسنوات سوجودسی گردد مشابه یا مناسب وبلکه عین همانها است که در دوری دیگر بوده است.

نهایت چون عین آنها سمکن نیست مشابه و مناسب استآنهاودرهرحال اگر محل یکی بود فارق زمان است.

ه منظور معال بودن اعاده معدوم است، خلاصه آنکه گوید: قارق بین هیأت وصورت شخصی موجود معدوم وموجود معاد که از یک نوعند یا محل است که مثلا هیآت واشکال معدوم وهیآت واشکال موجود، ممکن است از لحاظ محل ممتاز باشند واگر قرض شود که از لحاظ محل متحد باشند لااقل از لحاظ زمان متفرقند زیرا معدوم در زمانی بوده است ومعاد در زمانی دیگر پس زمان ومکان بعینه باز نگردند.

موجود بودهاند یعنی قبلیزمانی ولازمآید که برای زمان زمانی باشد وآن محال بودا ونیز هرگاههم برای آن عرض معاد وهم برای زمانش که فرخاً سمتعاد استقبلیتی بود لازمآید که لااقل آن قبلیت بازنگردد والا تبدیل به بعدیت شود ولازمآید که آن عرض معاد متخصص بدان قبلیت نبود پس بازگشت آن عرض نیز محال بود که وفارقی که فرض شد زمان باشد زمان نباشد زیرا اگر زمان باشد لازم آید که برای زمان زمان باشد".

وچون بدانستی که کائنات واجبته التکراراند پس در بین مرکبات عنصریه از نوع موالید ثلث امری باتی نماند که دائم بود [امر دائمی باتی نماند] و

۱- منظور این است که درصورتیکه از لحاظ محل متحد باشند ومثلا هیآت زیدی که از نوع انسان است معدوم شود و مجدداً معاد شود ودر هردو صورت البته محل که انسان است یکی است لکن زمان حصول زید معدوم شده و زیدمعاد فرق دارد وفارق بین آن دوحد اقل زمان است و هریک از آن دو یعنی زید معدوم وزید معاد تنها بسبب زمان ویژگی یافته اند والا فرق وامتیازی دیگر ندارند و میدانیم که زمان اصولا قابل برگشت نیست واگر فرض شود که موجود معاد همراه با زمان معدوم شده واکنون که موجود شده است میتوان گفت که یک جزه آن که زمان باشد برگشته است یعنی همان یک جزه آن که زمان قبل بود در نتیجه زمان را زمان بود.

۷- زیرا اگر قبلیت بازگردد بعدیتشود و نیز لازم آیدکه این عرض آن عرض نبود که متخصص به قبلیت بوده است زیرا چون قبلیت تتواند بازگردد عرض کهبدان تخصص یافته است نتواند بازگردد.

پاکه لازمآید برای زمان زمانی بود.

عدی چزی از موالیده گانه حاصل از عناصر و سرکبات عنصریه بطور دایم بائی نمی ماند یعنی هیچکدام و هیچ چیزه خلاصه کلام اینکه از موالید ویا سرکبات عنصریه بطوردائم باقی نمی ماند یعنی هیچکدام وهیچ چیز اگر یکی از موالید ویا سرکبات عنصریه بطوردائم باقی باشد لازم آید که امثال آن نیز باقی و دائم بود زیرا هریک از امور بازگشت کند به مثل آنچه در دور اول است از لحاظ وجود و بقا و دوام پس لازم آید آنچه شبیه چزی است که در دور اول بوده است و باقی است در ادوار غیر متناهیه باقی بمائد ودر نتیجه لازم آید آنید اعداد غیر متناهی از اجام موجود باشند باهم.

الالازمآید که امثال آنهم درادوار نامتناهیه بازگشته وهمچنان باقی ماند ودرنتیجه لازمآید اعدادی از اجسام غیر متناهی جملة وباهم موجودشوند واینامر معال بود وآنگهی گوئیم اولا قوه ومادهٔ آنها وانی ورسای باینامر نبود و ثانیاً اجسام متناهی بودا و لکن در اشباح مجردهٔ موجود در عالم مثال لانهایت متصوربود ولکن نه آن نوع لانهایتی که برهان آنرا منع کرده است زیرا ترکیب وائتلاف بعد واحد نامتناهی معتد در اشباح مثالیه هم ممکن نبود.

# فصل دراقسام آنجه انسانهای کامل اندریابندازمغیبات

آنچه انبیاء واولیاه وجز آنان ازرازهای نهانی برگیرندگاه بود که در مطوری مکتوب بردل آنان وارد شود وگاه بود که از راه شنیدن آوازی خوشایند بود وگاه بود که از راه شنیدن آوازی سهمناك بود وگاه بود که خداوندان رازها صورتهای امور واقعه را خود مشاهده کنند وگاه بود که صورتهای نیکو وزیبای انسانهائی را بدیده که درنهایت لطافت وخوبی میباشند وباآنان مخاطبت نمایندواز رازهای نهائی با آنها سخن گویند وگاه بود که صورتهائی دیده شود که با آنها مخاطبت نمایندوآن صور بمانند مجسمه های صناعی در نهایت لطافت باشند وگاه بود که رازهای نهانی و حقایق جهانی درخطرهٔ بدل آنان خطور کند و وارد شود وگاه بود که بصورت مثل معلقه نمایند ودر قالب های مثانی بینند و تمام آنچه در خوابها دیده میشود از قبیل رؤیت کوه ها ودریا ها وزمین وآوازه های هائل وبزرگ خوابها دیده میشود از قبیل رؤیت کوه ها ودریا ها وزمین وآوازه های هائل وبزرگ

رد وبطلان اجتماع موجودات نامتاهی ثابت شد پس عناصر اربعه وانی و کانی فیمت که مادهٔ امثال مرکبهٔ نامتناهیه شود. تا اینکه برهان امتناع نامتناهی شامل اینهم بشود زیرا اینگونه اشباح اگر چه نامتناهی اندلکن ترتیبی در آنها نیست و همین طور ترکیبی نیز در آنها نبود وغیر متناهی بودن آنها نعوی دیگر است و بنابراین وجود امور نامتناهیهٔ متما تبدو غیر آن در صور معلقه ممکن است. یعنی اصولا در اشباح تصور بعد نتوان کرد و بنابراین برهان برهان برهان عیر متناهی بودن درآن جریان ندارد و نیاید.

معلقة قائم بذات ونفس خود ميباشند وهمين طور است انواع بويها واعراض ديكر كه همه را مثالهائي بود قائم به خود ورؤيت آنها بعشاهدت مثل آنها بود زيسرا متصور نبود که همهٔ یا بعضی از تجاویف دماغ انسانی وسعت مشاهدت همهٔ آنهارا داشته باشد وچگونه تواند وسعت وگنجایش همهٔ آنچهرا بطور صریح و روشن درمنامات صادقه وياكاذبه رؤيت ميشود داشته باشد وهمانطوركه شخص خواب وامثال آن هنگامی که از خواب بیدار میشود ویا متنبه وآگاه میشود [و متوجه وضع خود میشود] بدون حرکت ویا انتقال،جهان مثالی را [که در حال خواب وغیره مشاهده میکرده است] رها می کند وازآن می برد ودرعین حال آنرا بر جهتی از جهات خود احساس نمی کند همینطور بود حال کسی که چشم ازاین دنیا فرو بندد واز این جهان نقل کند ونفس مدبر وی از کالبدش جدا شود که دراین هنگام جهان نورانی را مشاهده میکند بدون حرکت وطی مسافت ودرحالی که کالبدوی همچنان دراین جهان خاکی بود [وهرکس همان پیندکه مقامش ایجاب كند] و البته بايد توجه داشت كه شهودومشا هدات اين اموررا نتوان با مشاهدات امور مثالی این عالم سنجید زیرا همانطورکه بیان شد علت معدهٔ ظهور مثل در-آینه ضوء بود لکن علت قابلهٔ آن سطح نرم وصیقلی آن بود و علت فاعله و فیاضهٔ آن عقل مفارق بودوقهراً دراجامی که نرمی و صیقلیت ندارند به جهت اینکه اجزاء مظلمه وكدركنندة در آن پراكنده شده است مثل اشياء در آنها حاصل تشده نموده نمى شود ودرآن قسمت ازآن اجسام هم كددرآن اجزاء كدركننده وخشن پراکنده نشده است به جهت کوچکی وخردی مثل اشیاء ظاهر نشده نموده نمی شود و باید دانست که برای اغلاك علویه هم آوازها و صداهائی بود که مشروط و

۱- یعنی متخیل و کسی که بین خواب وبیداری است.

۲-ازجهت اینکه اجزاء تغییردهندهٔ صقالت آنهاد رآنها پراکنده استوآن اجزاء مطلمه اند و از این جهت شکل وصورت وسئل اشیاء در آنها دیده نمی شود ممکن است منظور از اجزاء غایره اجزاء مغایره باصقالت بوده میااجزای غابره بود

مستندبامثال آنچه صداهائی که دراین عالم است وبانها مشروط است [مانند تموج هوا وغیره] نبسود. ا

زیرا چنانکه قبلا بیان کردیم صوت عبارت از تموج هوا نبود [یعنی دوچیز است نهایت تموج هوا شرط صوت است] ونهایت امری که میتوان گفت اینکه صوت دراین عالم مشروط به تموج هواست ولازمنیست که اگر چیزی [مثلا تموج هوا] در معلی[درعالهما] شرط چیزی [صوت در عالم عناصر] باشد در معل دیگر هم [عالم افلاك] شرط مشل آن [یعنی شرط صوت] باشد.

وهمانطورکه برای امرکلی مثلا مانند حرارت جایز بودکه عللی بسیار برسبیل بدلیتبود مانند آتش، شعاع وحرکت. همینطورهم روا بودکه برای آن شرایطی بسیار بود برسبیل بدلیت وهمانطورکه وجود رنگهای کواکب مشروط بآن شرطی نبودکه رنگهای عالم ماراست همچنین است آوازهائی که بنزد افلاك بود [که روابودکه آنها را شرایطی بود بجز شرایطی که بنزدما است ودر آوازهائی است که بنزد ما است است و است که بنزد ما است آ

وآنچه از آواژهای سهمناك خداوندان كشف شنوندروانبودگفته شودكه از جهت تموج هواه دردماغ ها حاصل آید زیرا تموج هواه را آن قدرت وقوت لبود كه آوازهای سهمناك را بوجودآورد ومتصور نبودكه از راهبرخوردهوا بدماغ حاصل

الله المستند به هواه یاجزآن نیستند چون دراین عالم آوازها را مستند به تموج هو اوجزآن کرده اند وچون در اللاک هواه وجزآن نیست نمیتوان اصوات آنرا تیجه تلمویا یا ترم ...دانست و سلل به هواه ...کرد. البته نظرخود شیخ در باب آوازها چیز دیگری است که تبلا بیان شده است.

۷- پس اگر آوازهای این جهان مشروط به تموجهوا باشد لازم امی آید که اصوات افلاک نیز چنین باشد ویا آوازهای مصموع در افلاک این چنین باشد ویا اصولا تموجات این خاصیت را داشته باشد

۳ ومثلا در عالم عناصر مشروط به تموج هواء بود ودر عالم غیر عناصر مشروطبه چیز دیگر .

شود وینابر این اینگونه آوازها مثال صوت بود ومثال صوتنیز صوت بودا پس روا بود که در افلاك نغمات واصواتي بود که مشروط به هواه ويرخورد آن نبود وهیچ نغمه و آوازی لذت آورتر وخوشایندتر از نغمات افلاك متصور نبود همانطور که تصور نشود که هیچ شوتی بسان شوتی آنها بود و پس درودباد بر گروهی که در شوق جهان نور وعشق جلال نورالانوار همچنان حیران وسرگردان ومست و از خود می خبرانند آنان که درمواجید وسرور خود متشبه بافلاك سیارگان هفتگانه الله ودراین امر عبرت ویعیرتی است صاحبان خرد ودلرا وافلاكرا سمعی بود كه مشروط به آلت وعضو نبود وبصرى بودكه مشروط بوجود چشم نبودوشمى بودكه مشروط به عضو بینی نبود و وجوداینگونه حواس برای افلاك از باب قاعدهٔ اسكان اشرف واجب بودا و خداوندان تجريد وكاملان درحكمت عمليه وعلميه را مقام خاصی بود که در آن مقام خود توانند که بهر صورت که خواهند مثل معلقهٔ را بیافرینند پایدار به خود واین مقام همان مقام «کن» بود و هرآن کس که این مقامرا رؤيت كند بوجود جهاني ديگربجز جهان برازخ جسماني يقين حاصل كند بآن جهانی که دراو مثل معلقه وملالکه مدیره است [که عالم انوار است] ملائکهٔ که مدیر [این مثل اند] "ویرای این مثل طلسماتی جسمالی[دراین عالم اجسام] برگیرد ا

ونیز مثل قائمهٔ [ دراین عالم] بهرصورتی که غود خواهد بیافریند آن گونه مثل قائمهٔ که ناطق یدین طلعمات بود واین طلعمات مظهر آن مثل بود وبعضاً

١- خلاصه اينگونه آوازها در عالم مثال اند و اهل كشف ميشنوند نه همه مردم.

۲- چون مرتبت اخس آن که حوامی پنجگانه ظاهری انسانها باشد که مشروط بسه عضو وآلت است موجود است و اشرفت آنها هم برای افلاك موجود است و اشرفت آنها باین است که مشروط به آلات و ایزار نمی باشد.

س-یعنی عالم سلاتکه که تدبیر عمان مثل کنند و آن عالم مقداری است لکن غیرعالم است.

ه- باگرفته شود چون «تتحد سمكن است سجهول باشد

بواسطهٔ این طاسمات جسمانیه جمادیه حملاتی سخت وقبضاتی قاهر بواسطهٔ و بمیانجیمثل احاصل شود [یعنی بواسطهٔ مثل وملائکهٔ که مدبر آن طلسماتند].

وآوازهای عجیبی حاصل آید که خیال را قدرت بر محا کات آن نبود و شگفت آوراین است که انسان در حال تجرد خود اینگونه آوازهارامیشنود وبدانها گوش فرامیدهد و علاود برآن اندر میابد که خیال وی نیز آن آوازها میشنود و بدانها گوش مید هد وبدیهی است که این آوازها از جهان مثال معنی بود و وهرآن کس که تعرین کند ونفس خودرا در میاسات الهیه نیرومند ومحکم گرداند در آن هنگام اگر به جهان مثانی صعود کند باز نمی گردد واز طبقهٔ به طبقهٔ دیگر از صورتهای مایح وزیبای رودوهراندازه صعود وی تمامتر بود مشاهدت وی نسبت بدان صورتها روشن تر وخوشایند تر گردد و بهمین ترتیب سیرمی کندتا به طبقهٔ رسد که اشرف طبقات بود وشبیه بانوار مجرده بود و بس از وصول بیالاترین طبقات از آنجا در جهان نور ظاهر شود ویازهم یالاتر رود تا به بالاترین درجهٔ طبقات نور رود و به نورالانوار بیوندد ودر آنجا مقام کند.

بدانکه هرآنچه در جهان عنصری وجود دارد با تمام خصوصیات وهیآتی که دراین جهان آفریده وموجود شده است معمور در افلاك بود وهرانسانی با تمام حالات وحركات وسكنات خود آنچه دراو هستی پذیرفته ویا پذیرد در نفوس فلکیه والواح عالیه مصور و منقوش بود وهرآنچه انجام دهد در کتاب تكوین الهی مصور و منقوش بود.

وهر خرد و کلانی درالواح الهیه مسطور است واز جملهٔ براهین بروجودنفس ناطقه غیر جسمانی بود این برهان است که باآنکه گاه بود که مظهر نفوس آدمی برزخ بود و گاه بود که مظهر آن مثال معلق بسود

۱ یعنی این طلسمات جسمانی مظهروجود و مظهر کلام و سمو د ...

٧- يعنى عالم مثالي روحاني.

٣- باينكه قواى ظاهر خودرا خامد و سركوبكند.

عالم شالى نامتناهى كثيرالطبقه.

ذات خودرا در هردوحال ادراك سيكند وينا براين ذات نفس ناطقه هيچ يك ازآن دو نبود .

وبرمااست که دراینجا بارهٔ ازاد کار الهی را بیاوریم، آن اد کاری که بواسطه و توسل به آنها مثل حقه ادراك میشود واستبصاری حاصل میشود وآن اد کاراز جملهٔ واردات الهیه است واسرار ورموز آن اد کار و واردات باید از کسی خواسته شود که خود قائم باین کتاب بود".

#### فصل در لوحذكر مبين

روندگانبسوی خداوسالکانالیاته آنان که درهای غرفه های انوارتابندهٔ ویرا باخلاص ویردباری بکوبند لاجرم فرشتگان خدای خواستار آنان شوند وبآنها ماشراق نمایند و به جهان روحانی خود بر کشند و به تحیات و درود ملکوتی درودشان گویند واز آب زلالی که از سرچشمهٔ بها مجوشد به وجودشان ریزند .

تا آنکه از آلودگی های روحی پاك گردند.

زیرابر خداوندانعطا و بخشش واجب باشدکه وارد شوندگان ومهمانان خودرا از ادناس وآلودگی ها پاكگردانند.

ا منظور این است که همانطور که بیان شد نفس ناطقه انسان دارای مظاهری متعدد استگاهی مظهر آن جسم استوگاهی برازخ فلکی است که در هردو حال جسم است وگاه صور وشل معلقه است ودر هردو صورت نفس ذات خود را ادراك میكند مجرداً از برزخ باشل پس نفس ناطقه نه برزخ است و نه مثال و اسری دیگر است که مجرداز برزخ و یا مثال معلق باشد ، به منظور اذ کاری است که در باب احوال نفوس انسانی و چگونگی سلوك آن بسوی خدا و نجات آن از در کات آمده است .

م- منظور شهابالدین سکن است هین کتاب حکمت اشراق باشد که بعرفت آن کسی نائل شود که کامل در علم وعمل باشد وآن چنین کسی خلیفهٔ خدابودوسکن است منظور کتاب تکوین الهی بود که مجموعهٔ موجودات این عالم است که کتاب اعظم است و سکن است منظور قرآن خدا بود...

۱۰ یعنی از راه ریاضت بانوار مجرده پیوندند. قطب س ۶۶۰.

ه. يعنى معارف عقليه كه از عالم انوار برآنها افاضه شود. قطب ص ج ١٥٠٠

آیا نه چئن است که خداوندان بصیرت وروشندلان راه حقیقت یعنی آنانکه همواره به تسبیح وتقدیس باشند ودر بارگاه قدس خدائی معتکف شدهاند ودر برابر جبروت وجلالش فروتن، جبهه بر خاك مذلت و خواری نهند در پیشگاه عظمت كبریائیش درحال خضوع و خشوع بر ایستادهاند و آفریدگار جهان آسمانها و زمین را که که ناظم و پیوند دهندهٔ هستی است و پرپا دارندهٔ طبقات جهانها است همچنان بیاد آورده برزبان رانند واز ابناء ظلمات و دنیای تاریک دوری جویند و درهیا کل قربات الهی اقامت گزینند، با خداوندان حجردات عزت رازو بیاز کنند و رهائی خودرا از کالبد جسمانی بخواهند و بخواهند که ازاین خانه ویران رها شوند واز مظاهر منیم و جایگاه عزت الهی نورگیرند.

اینان کسانی هستند که بفرشتگان صافی دل وصفا یافتگان بارگاه ازلی و نزدیک ترین محرمان حرم کبریائی اقتداه وپیروی کردهاند وآن خدای را تسبیح کنند که آفتاب عانمتاب را وسیلهٔ افاضت جود واشاعت وجود کرده است. ساهتاب وآفتاب را نمونه وخلیفهٔ خود گردانیده است.

جواری نورانکن ونیض بخش راجمله درکنف قربت خود قرار داده است.

تا در جوار قربت او منعم به نعمتهای بیکران او باشند وجهانیان را به اشراقات وجودی خود که واسطهٔ درآنند نعمت بخشند وستارگان همه در مدار و مدارج متحرك خود از تابش انوار الهی بهره برگیرند و به جهان وجهانیان فرودین بهره رسانند.

خدای بزرگ بردلهای آن کسانی که به سعراب عبادت شوند ونعساز گذارند وذکر ویاد او کنند واورا خواهند وخوافند پاکی وطهارت وقدوسیت افکند واز آلود گیهای طبیعت واسارت درقید ظلمت رهائی بخشد.

١- يعنى عقول سجرده، قطب ص ٤٤٥.

٧- سراد از شمس عقل است.

۳ مراد از جواری پنج ستاره متحیره است یمنی، زحل ، مشتری، مریخ، زهره و عطارد.

آنانکه خدای را بخوانند و گویند : ای خدای ما، از وجود و نهادما ظلمت نادانی بزدای ، که ظلمت و تاریکیهای طبیعتشمار و دثار گمراهان و نادانان است.

ای خدای توانا، ما با تمام وجود ظلی خود با مذلت وخواری تمام بسوی تو آمدیم، ارواحما ، مارا به تنزیه وتقدیس تو فرمان دهد. وخواستار صعود به جایگاه جلال وعظمت تواند. بمقام کرسی پهناور تو،به جایگاه انوار تابنا ک رهنمون تو .

بارخدا ارواح ما را بادست استوار ونیرومند خود که برتر وبالاتر از آن دستی نبود از آلودگیها ی تباه کننده ووابستگیهای ماده پاک گردان.

بارخدایانفوس روشندلان بسوی میدان پهناور انوارکریم وحریم باحرم کبریائی تو در شتابند، نورازلی توراجویند، چه انوار و اضواء کریم توپناه گاهیی پناهانست.

همانا آن مردمی که در صفوف خود بایستادهاند ودست نیاز بدرگاه تودراز کرده، منتظر دریافت روزی خود از خزانهٔ غیب تو اند که از آسمان معرفت بردل آنان دانش راستین ویبنش و کشف و شهود ریزد. آنان کسانی هستند که سهم و بهرهٔ خود از خدای جهان بستانند وبه راه حل رهنمون گردند.

چون چشمان آنان بانوار الهی بازوروشن گردد خدای عالم را درردای کبرائی بابند که نام نامیش در کمربند جبروت بنوشته ودرزیر شعاع آن گروهی بایستانه همیشه بدان بنگرند و هرگاه خداوندان عزیمت ومردان کامل حق در روی زمین نمی بودند که ننوس وابعته یه کالبدهای تاریک آدمیان را باک گردانند تاجوار رحمت او را شایند وبسوی او شوندآنان که خود از دوستان خدایند ویحام اولیاء الهی برسیده اند بدانسان که ازگناهان گریزان وآنرا ناخوش دارند هرآیته

۱- منظور بالای ستونها عتول است آن عقولی که سلطان عقول حضرت رویه میات. قطب ص ه و ه ه ه ه ه

آسمانها برمردم روی زمین وبال وعذاب بریختی وبلززهدرآمدی وستمکاران راخرد وتیاه کردی.

آنخدای بزرگ راستایش سزد که پیامبران بسوی مردم بفرستاد تاآدمیان را به عبادت و پرستش وی رهنمون شوند. درین میان گروهی از مردم و پرابپرستیدند واظهار بندگی کردند و وعبادات و فرائض خود را بآن سان که مأمور شدند بجای آورند لاجرم در جوار رحمت وی جای گرفتند و تقرب یافتند. و گروهی دیگر از و گریزان شدند و لاجرم از رحمت واسعهٔ وی بدور افتادند.

آنانکه ویرا ستایش کردند ودر پیشگاه جبروت او اظهار خواری ومذلت نمودند بزودی زود خدای بزرگ جهانیان آنان را به جایگاه حنبور وشهود نور و ضیاء برد لاجرم در صفوف فرشتگان عزت خود فرود آورد وجای دهد، وباطهارت و پاکی ذات بی مثال خود آنان را پاك و مقدس گرداند وباین طریق در جوار رحمت او وبنزدوی در نعمت جاودانه قرارگیرند.

و آنانکه از خدای بزرگ گریزانند ودلهای آنان بباطل و کجی رود ، خدای برآنها خواری وبدبختی ابدی افکند، وآنگه برسر در زیر حجاب ظلمات افتند وسرافکنده شوند.

منزه وپاک است آن خدایی که آدمیان پاک سرشت ونیک نهاد از بهر عبادت وستایش وی از کالبد جسمانی بدر آمدند وبسوی جهان وفضای روحانی و انوارسرمدی بالارفتند ، الاجرم از سوی جناب اقدس قدوسی خود بدانها و سعت و احاطت وروشنائی بخشیده شد پس بعیان قوم و گروه خود مکرم و بزرگ و سرفز از و مسرور باز گشتندا.

 آدمیان را که در شوق مرتع جلال احدیت پر کار وار سرگرداند. آن سرتع جلال و جایگاه کبریائی او که ملجا و پناه گاه زندگان حقیقی و دوستان سرمدی اوست. و در گردا گردقبهٔ دیهور او همچنان طواف کنند، بسوی جناب حق وجهان عقول مجرده بر کشده شوند آنگاه در چشمهٔ حیوان و مقر زندگانی جاودانی تا ابدالاباد از انوار سلکوتی بهرمند و برخود از باشند.

وتسبیح وتقدیس کنند، بزرگی منزلت آن گروهی را که در پیشگاه عظمت خدای جهان همواره سرتعظیم فرود آورده ودر حال رکوعند ودر تاریکی شب از چشمان آنان همچون قطرات باران اشک ریزدواز ترس خدای گریایند.

خدای بزرگ در زبوررحمت واسعهٔ خود برآنان بنوشته است که هیچگاه برصورت و دل آنان گردی از ظلمات طبیعت نشیند تاآن هنگام که ویرا ملاقات کنند و آنانرا بدیدار رحمت خود جهره مند وسرافراز گرداند و در جوار رحمت خود جای دهد.

هرآن کس که مطیع وفرمانبردار ذات رحمن باشد لاجرم بارقه های نور ازلی وی او را فراگیرد. آیا نه چنین است که ستارگان و انجم خدائی بهترین انوارو تجلیاتی است که بردنهای بندگان روشندل تابد.

## وارد دیگرکه شامل مناهج علمی وعملی است

خدای بزرگ برسردم روزگاران مقرر داشته واز آنان پیمان گرفته است که دعوت داعیان وخوانندگان ورهبران بسوی او را پاسخ گویند واجابت نمایند واز احزاب و گروهی که برخدای دروغ بندند وافترا زنند دوری کنند پیش از آنکه حجابهای روز رستاخیز وغاشیه های سکرات سرگ بردل وروان آنان سنگینی افکند

اعظم،

۲- در متن چاپ تهران پتلون کتبالله فی زبورالرحمة ان لایذر علی وجوههم...
 که ظاهراً مبهم و کلمهٔ پتلون باتاویل مناسب است. شرح قطب ص ۲۹ه.

سـ يعنى انبهاء واولهاء و اوصيارا.

٩- مراد از احزاب قوای بدنیه وطبایع سهلکه ظلمانیه است . قطب ص ۶ و ۵ .

ه مراد از قیامت انفصال روح از کالبد استگوید، از حجابهائی که پس از انفصال روح از کالبد در نفوس غیر طاهره پیدا میشود دوری کنید.

ودایهای آنان را از دیدار حق و تجلیات او کورگرداند واز ادراک حقایق ناتوان گرداند.

چه بسیار از مردم که فرستادگان و رسولان خدای را نیذیرفتند و از فرمان آنان سرباز زدند لاجرم قهر خدایی آنان را بگرفته آثارو نشانههای آنها را محو و نابود کرد پس باخواری ومذلت دگرگون شدند وبسوی کالبدهای کثیف وآلودهٔ خود بازگشتند وبه عذاب ورنج هولناک گرفتار آمدند ودر تکوتاب واضطراب بمانند خزندگان برآنش سوزان برافتاده و همواره آرزوی بازگشت کنند وحال آنکه بازگشت گنه کاران وسیه روزگاران باوطان خوددر رقم رقیم نخستین حرام و معنوع گردیده است آنان که از فرمان خدای سرباز زدهاند ودر کالبدهای خود درگناهان و خطاهافرورفته اندگهان برند که رحمت ازافق مجد خدایی برآنها رسد وبرحمت حق فائل گردند بدون آنکه از روی جد ویقین و کوشش بفرمان خدای گردن نهندو کتاب غدایرا برگرند وبه مضمون آن فرمان برندواز مکر قدر و آنچه در ازل بگذشته است در باب آن روزکه ارواح آنان از کالبدهای عبسانیه به میدان برزخهای هائله رود ترسناک باشند.

وبزودی آنان که معاد را باور ندارند در آن هنگام که ارواح آنان از کالبدها بدر آید وبه جهان مناسب خود پیوندد سطوت وصولت خدای را مشاهده کنند ودر برابر آن مقهور گردند، آن سطواتی که هیچ کسوهیچ چیز قادر و توانا بردفع [ویر طرف کردن] آن نباشدود رآن حال جای انکار و گریزی نباشد. خدای توانای در بسیط زمین هفت مسلک بیافرید و وبزد هفتمین مسلک است که چشم هر سالک طریقی

<sup>،</sup> منظور از رقم اول عقل اول است که لوح قضا و قدر است وسنظور از بازگشت به کالبد بنا بر عقیده شیخ است که سعدا وخوشبختان را سوطن، انوار مجرده است و آنانرا که در روز حشر در کالبدها آیند بدیخت و سیه روز میداند.

٧. مراد پنج مس ظاهر باضافه قوت متخیله و قوت عقلیه است که بسبب وبوسیلهٔ آن انوار مجرده ادراك میگردد.

وآن کس که راه حق پیمایدروشن گرددا .

آنانکه در راه حق درسیروسلو کند تا آنچه را که خدای بزرگ در کتاب نخستین مقرر کرده است بگذرانند و دریافته ، انجام دهند وخویشها ولذات بدنی و مسرات نفسانی آنان را از سیر به جهان نوری بازندارد و گرمای شدید تابستان آنان را از سعی و کوشش در راه بلست آوردن خوشنودی خدا و صاحب عالم اسر و خلق و امانده نکند و آنانکه در خانهٔ خدا همچنیان در طواف اند و پر گاروار بدور آن سیگردند و از قدرت و صولت خدای ترسناک اند و در تاریکهای شب نماز گذارند و خدایرا عبادت و پرستش کنند و سختیهای مناسک و عبادات را تعمل کرده و از لغزش و عبادت و پرستش کنند و سختیهای مناسک و عبادات را تعمل کرده و از لغزش و غفنتهای قوم و ملت خود به بخشایند و در راه حق جهاد کرده شمشیر زنند تنهای غفنتهای قوم و ملت خود به بخشایند و در راه حق جهاد کرده شمشیر زنند تنهای کبری ایناند، و ایناند آن کسانی که خدای بزرگ بدانها بشارت داده است که از علاین ظلمات و تاریکیهای طبیعت بر هند و از بد بختی های ناشی از اسارت تن نامی نابند.

خدای بزرگ در کتاب ازلی تدوین و تکوین خود مقرر داشته و بتوقیع ازلی بنوشته است و بروح الامین سپرده است که وی دعوت هرآن کس که مغلوب ستمکاری ظلمات شده باشد و نیز دعوت خداوندان پاکی و طهارت را که در جهت رضایت و خشنودی خدای گام بردارند و برطرف شدن ستم و ظلم دیگرنرا خواهند اجابت کند و نیز مقرر داشته است که آنان را که در دشواریها و زیانها و ناهمواریها نی که فرزندان شیطان آرند و خطراتی که از آنان خیزد تحمل و بردباری کنند، باری

۱\_ زیرا قوت عقلیه انوار مجرده را دریابدواز ظلمات وطبیعت خلاص شود. شرح قطب ص ۶۶۰ .

۹۔ یعنی آنچه در ازل در انوار مجردهٔ عقلیه بر آنها واجب شده است دریابند و انجام دهند. قطب ص ۴۹ه.

ب\_ یمنی با توای ظلمانی بدنی جهاد کنند. قطب ص ۲۰۰ .

دهد و پیروزگرداند ومقر فرموده است که برتن مردمان فاجر وسیاه دل لباس سیاه پوشد .

وتوفیق بافته گان راه حنی که از دنیاآن برگیرند وبآن مقدار اکتفاکنند که در انجام کارهای نیک این جهانی برای رسیدن به خوشبختی دنیای باقی بکار آید آنان را یاری دهد وبراعمال نیکو استوارگرداند.

واما بدبختان وواماندگان در راه وآنان که گرفتار خذلان ظامات شده اند ودر کالبد جسمانی تاریک از انوار حق بدور ماندهاند، از توفیق خدا همچنان محروم و یهبره باشند، اینان کسانی هستند که آنچه زوال پذیرد ودر هنگام جدائی ومفارقت روح از کالبد برودوزائل شود بر آنچه همواره با آنان باشد وزوال نپذیر دو بواسطهٔ آن بتوانند از عقبات وحشواریهای برزخی وآتش جهنم بگذرند و نجات یابند، برتری دهند ویر گزینند.

تازیانه های خدائی وابزار عذاب ورنج ابدی وی از کسانی که از راه حق گریزند ویراه فساد و گسراهی روند ویر خدای بزرگ وفرستاد گانش افترازنند، انتقامی بس سخت ودردناک.

فرشته گان الهی فریاد وزاری نیکان را که ناشی از ترس خدا بود همی شنوند ودربارهٔ آنان بسوی خدا زبان به تضرع وزاری گشایند و گویند: ای خدای سا ای خداوند عظمت و کبریاای پرورد گار عقول ونفوس اعلی،ای بر پا دارندهٔ سرادقات قدرت، ای خدای روشنائی بخش جهان وجود ، بر آنان رحمت آر ، هادرود خیرخود دل آنان که برعبادت تو پایدار اند خوشنود وسرور گردان ، ای خدای ما، آن مردمی که در راز ونیاز ومناجات خود فریاد و صیحه کنانند و در محراب پرستش وعبادت تو گریانند ، و خواستار برکت آسمان جلال تو می باشند،

ب منظور از روح الامين رب منم نوع انساني است که جبرتيل است و منظور از ابناء شياطين مردم شرور است.

ب وبالأخره منظور اين است كه آنان كه از راه حتى منحرف شده اند در ظلمات شقاوت گرفتار آيند.

واز امور دنیاوی بیزاری جویند، از ورود در معرمات خود را بدور دارند، و تعام سعی و کوشش خود را در راه تو مبذول دارند ای خدای ما از نزد خود بهرهٔ بزرگویژهٔ آنان گردان و بآنان از منبع فیضی پایان خود قدرت وپیرورزی وروشنائی ویاری ده، خدای بزرگ دعوت واستغاثت فرشته گان را دربارهٔ آنانکه همواره به کارهای نیک و پسندیده گروند ویر دشواریهای پرستش وعبادت او بردباری کنند، ویرای ذات یی چون او انبازی نگیرند اجابت کرده برآورد.

هرگاه اینان در عرصه ومیدان قدرت کام برنهند در آن دریائی غوطه ور شوند که خاص مقربین درگاهش بود و بآنها آن رسد که بمقربان رسد آن مقربانی که در زیر درجت ومقام کبریائی او بنزد مصدر جود و بخشش های بی پایان او مقام گزیده انده و خدای بزرگ اینان را برمردمان بد کردار گمراه بیش از آنکه از کالبدهای جسمانی رها شوند و بباب بلند پایه او روی آورند پیروز گرداند و ویرای آنان زیبائی و بها از جمال نور بخش خود قرار دهد پس هرآن کس که ورا چشمی بیناودلی حساس بود در برابر آنان خاضع وقروتن گردد که بانوار ویها ووجمال حق متجلی شده اند!

#### فصل در احوال سالكان

اکنون باید بازگردیم بدان مقصودی که در راه دانش و در یافت آن بودیم .

بدانکه هرگاه تابش اشراقات علویه برنفوس ناطقهٔ انسانیه همچنان دوام

یابد مادهٔ جهان وجود در تحت فرمان وی آید ودعا وخواست های وی در عالم

اعلی شنیده و اجابت گردد ، چه آنکه در جهان ازلی و قضای سرمدی که سابق

١- يعنى عالم عقل.

٧- يعني در افق اعلي،

٧- تبل از اينكه بعالم عقول و نفوس پيوندند.

۹- یعنی چون اینگونه کمان که از ابرارند در پرتو جمال و ژببائی حق قرارگرفته اند
 ومتجلی شده اند کمانی هم که دارای دل حماس وچشم حق بین باشند در برابرشان خاضع شوند.

برآفرینش جهان بود چنین مقدر شده است که دعای اشخاصی سبب اجابت فلان چیز و فلان اسر بود<sup>۱</sup>.

ونورسانع که از موطن جهان عقلی فیضان کند خودا کسیر قدرت و دانش بود پس عالم وجود مطیع و فرمانبردار وی شود و جهان طبیعت در فرمان وی گردد و و در نفوس مجردهٔ انسانی مثالی از نور خدائی جایگزین و متقرر گردد و در او نوری خلاق متمکن شود، و تأثیر چشمان بدهم در اشیاه عالم از ناحیهٔ نور قاهری بود که در آنها اثر کرده و فاسد و تباه گرداند.

وبرنفوس خداوندان تجرید پس از جدائی از کالبدهای جسمانی انواری گونا گون بتابد که برگونه های چند بود:

- بارقهٔ که براهل بدایات آید وآن همچنان بدرخشد وبمانند پارهٔ نوری درخشنده خوشایند بود که میدرخشد ونمی پاید.
- نوری که بر جز اهل بدایات تابد وآن نوری بود بارق ودرخشان که بزرگتر از آن نور نخست بودواز و بدیرق مانندتر بود بنجز آنکه این نور برقی سهمنا ک بودوبسا بود که همراه آن آوازی رعداسا شنیده آید ویا در دماغ متمکن گردد".
- نوری که لذید بود وبردلهای اهل معرفت وارد شود بدانسان که آبی گرم برسرها ریزد وصاحب او راگرم گرداند.
- بوری دیگرکه بردلهای اهل بصیرت آید وزمانی درازهمچنان ثابت واستوار ساند وآن نور شدید القهر بود وهمراه آن تخدیری در دماغ حاصل آید.
- نور دیگرکه بغایت لذیذ بود و مانندبرق نباشد و بلکهبدنبال آن بهجت و لطف و شیرینی بود ، این نور به لیروی محبت در جنبش آید . ،

۱- یعنی همه اجابتها در امور مختلف معین شده است.

ہ۔ اصل خوارق عادات این بود.

٧- بوسيله كوش شنيده شده و يا بوسيله تواى باطنى ودماغ اندر يافته شود.

- نوری دیگر آید که سوزان باشد و به نیروی عزت به جنبش آید . وگاه بود که از شنیدن طبلها و بوقها اسوری حاصل شود که متبدیان را ترسناك بود . وگاه بود که از تفکر و تخیل نوری و حرکتی آید که عزت بزرگ و یزرگی بدنبال آرد نوری دگر آید که نخست درخشان بود و در ربایندگی خود بسی بزرگ
- م باشد که ازلحاظ مشاهدن وابصار ظاهر تروروشن تر از آفتاب بودودر لذتی فراگیر نام بوده این میاد که وابسته دری بود درخشان وبراق در غایت خوشایندی وچنین تخیل افتد که وابسته

دوری بود در مسال ویرای در عایت خوسایندی وچین تحیی اسد به وابست ومتعلق بموی سر بودوزمانی در از ثابت ماند.

- ۔ نوری بود نیاض با پنجهٔ مثالی که گویا موی سرویرابر گرفته باشد وبهسختی کشاند وبدورنجی لذت آور رساند.
  - نوری بود با سرپنجهٔ که چنان نماید که گویا در دماغ متمکن شده است .
- نوری مبود که از ناحیهٔ نفس آید وبر تمام اجزاء روح نفسانی بتابد وچنان نماید که گویا چیزی در بدن فرود آید و کالبد را زره خود نماید ودر پوشد. آنسان که نزدیک بود که روح نفسانی او صورتی نوری پذیرد وآن بغایت لذید بود.
- بوری که آغاز آن در شدت وصولت بود واز همان آغاز آدمی گمان برد که چیزی برو منهدم شده است.
- نوری بود از انوار مانحه که نفس آدمی را بزداید ویصورت آویزان و معلق محض نماید واز آن تجرد نفس از جهات متعدد مشاهده شود اگرچه صاحب آن پیش از ورود این نور بتجرد آن آگاه نبوده است.
- نوری بود که باوی سنگینی هاص انگاشته شود بدانسان که تحمل آن از حد قدرت وطاقت بیرون بود.
- -- نوری بود که به همراهی وی نیروی تحرک کالبد بود بدانسان که

۱. لذت این گونه انوار سرتاهای وجود انسان را فراگیرد.

γ۔ یعنی این نور سوجب سیشودکه به تجرد نفس از جهات مختلف ہی برد و اطلاع یابد ؟

نزدیک بودمفاصل وی را قططمه، قطعه کند، این انوارپانزده گانه که یادشد همه از اشراقات عقل مفارق بود برنور مدبر انسانی که از نور مدبر نیز برهیا کل آدمی و روح نفسانی وی منعکس شود ونیل بدین انوار غایات متوسطان در سیر وسلوک بود وگاه بود که این انوار آنان را برگیرد وحمل کند واز این جهت برروی آبوهوا روند وگاه بود که آنان را با همراهی کالبدهای آنان بسوی آسمان برد تابه بعضی از بزرگان جهان بالا به پیوندند واین امور همه از احکام وخصوصیات اقلیم هشتم بود' آن اقلیمی که جابلقا و جابرصادر آن بود ویزرگترین ملکات حاصلهٔ در سیروسلوک ملکهٔ مرک بود یعنی مرگ اختیاری بود که نور مدیر را از ظلمات منسلخ گرداند انسلاخی تمام اگرچه بطور کامل از بقایای علایق کالبدی که با کالبددارد مجرد نشود لکن بسوی جهان نوری رود ودر آنجا نموده شود و بانوار قاهره معلی گردد وهمهٔ پرده های نوری را آنسان مشاهده کند که گویانسبتی بمقام جلال نور محیط قیومی یعنی نور الانواریافته وگویا شفاف شدهاست و چنان شود که گوئیادرمرکز نورنهاده شده استواینمقام مقامیبود بسعزیز افلاطون،حکیم بزرك يونان از خود حكايت كند وهمچنين كساني بمانند هرمس ويزرگان دانايان از خویشتن حکایت هادارند وخداوند شریعت یعنی محمدین عبداله و گروهی دیگر از کسانی که از کالبدهای جسمانی وجهان مادی منسلخ شده اندنیز حکایت ها کنند وهیچ دورهٔ ازدوران روزگار از این امور خالی نبود زیرا از هرچیزی باندازهٔ معین بنزد کردگار توانا بودو کلید بازکردن درهای غیب وجهان نهانی بنست او بود که بجز اوکسی از آن آگاه نبود وهرآن کس که بنفس خود این مقامات ندیده بود ورا نرسدکه بر بزرگان واساطین حکمت بتازد زیرا این امر ناشی از جهل و نقص وقسور بود وهر آن کسی که خدای را از روی اخلاص بستاید واز ظلمات مادی بمیرد واز کالبد جسمانی رها شود وبشاعر متعلق بامور مادی ظلماتی را ترك كويد مشاهده كند آنچه راكه ديگران از مشاهدت آن ناتوانند .

١- اقليم هشتم عالبهال و مثل معلقه است.

بعضی از این انوار همراه و متنفی عزت ویزرگی بود که در امور وابسته به عزت سودمند بود و بعضی دگر همراه و متنفی محبت بود که در امور وابسته به محبت همی سودمند بود،ودر این انوار شگفتیها بود و هر آن کس که بتواند دو نیروی محبت و عزت را بحر کت آورد و از قوت به فعلیت رساند نفس وی براشیاء تعکم یابد یعنی نفس مدبر وی برحسب هریک از توای وی در امور مناسب با آن تعکم یابد نه جز آن و آن کس که صعود کرده به سوی جهان علوی رود و بدانجا رسد و در علوم حقه و اسرار انهیه بیندیشد و ثابت قدم و بردبار بود لاجرم بدانشهای حقیقی رسد زیرا مقامات عالیه آن همتهای عالیه بود و باید دانست که همه معاذیر و مهاویل و تعایر معین و راهنمای خداوندان فکرت صعیع بود چه آنکه اندیشه ها در راه درست و امور انهیه به کار افتد و یا در امور نایسند شیطانیه و ثبات همت بواسطهٔ مدر کاتی بود که معد هریک از توتهای آدمی است برحسب متنفیات آن قوت ها، قوت عزت را برقوت تهر غابت د هد و قوت محبت را یرقوت جذب هرآن کس که بامورنهانی و اسرار ربانی مستصر بود و را عبرت و اعتباری تمام بود و بدین جهت از اسری خرد و کم/عبرتی کلان و بسیار برگرد .

وصبرو بردباری از عزم راسخ در امور خیزد وراز حقیقی آن بکسی وانهاده شده است که قائم و پایدار و آگاه بدین کتاب بود و وبرحقایق الهی واسرر ربانی که اماس حکمت اشراق است آگاه بود و بخدای توانا تقرب جوید و کم خورد وشپ زنده داری کند و بسوی بروردگار عز وجل زاری کند که راه رسیدن به خودرا برای وی آسان گرداند وسر ورد رون خود را بسبب افکار لطیفه تلطیف گرداند واسرار حوادث آسان گرداند وسر و در رون خود را بسبب افکار لطیفه تلطیف گرداند واسرار حوادث جهان فرودین را فهم کند و به جناب قدس الهی نسبت کند . که دوام ذکر جلال وجبروت خدای عالم ، آدمی را باحوال شریفه رساند ، والبته اخلاص در توجه بنور وجبروت خدای عالم ، آدمی را باحوال شریفه رساند ، والبته اخلاص در توجه بنور الانوار را اصلی و پایه بود در این باب و تطریب و بطرب آوردن نفس همراه باذکر

١- يعنى مطلع باسرار حكمت اشراق بودكه مشتمل ير اسرار ريائي است.

غدای که صاحب جلال وجبروت بود در حصول حالات اولیهٔ سالک بس سودمند بود و مضافآبراین حزن واندوه حال دوم سالک را برتر بود و دیگر خواندن صحف منزله وسرعت بازگشت و توبه بدان کس که جهان خلق و امر بدست او است حمهٔ این امور شرایط وعلل معدهٔ وصول سالک طریق بود

وهر آن گاه که انوار کثیرهٔ متواتراً بردل انسان تابدو همچنان فزون گردد و او را بیاراید بمقامی رسد که ورا لباس عزت وهیبت پوشانند ونفوس سردسان همه منقاد وفرسانبردار او شوند.

وجویددگان آب زندگانی را بنزد خدای جهان مقامی شایان وآب خورشی بزرگ بود. وآیاکسی بودکه از نور قدسی صاحب ملک وملکوت کمک خواهد وبدو پناه برد، وآیاکسی بودکه مشتاق وشیفتهٔ جهان عقلی بود و در خانهٔ جبروت حضرت ربویی را کوبد.

آیاکسی بودکه در برابر جلال وعظیت او خاشع بودوذکر حضرت عزت ورا به خضوع وخشوع آرد و آیاکسی بودکه علایل مهلک ظلمات را رهاکند وبسوی جهان نور وخدا رود تاو را هدایت کرده، رهنمون بود، بی بهر نشد هرآن کس که بسوی جناب وی شتانت، ناامید نشد آن کس که بدرگاهش بایستاد.

#### وصيتءصنف

من ای برادران شما را همیاندرژ دهم به نگهداری او اس خدا وترکه مناهی وی وتوجه به کلهستی ووجود خود،بسوی خدای جهان، یعنی مولا وسرور همهٔ آدمیان وجهان هستی، ذات بیچون نورالانوار، ووانهادن امور بیهودهٔ که شما را سود ندارد، از گفتار رو کردار ویریدن از هرنوع خواطر شیطانی.

ونیز شما را اندرز میدهم به نگهداری این کتاب واحتیاط در آن وحفظ و

اله در مرتبهٔ دوم سیر و سلوك حزن واندوه سودمندتر بود.

ب. سرعت در توبت و انابت.

حراست آن از نااهلان خدای توانا خلیفه من بود برشما ا

ومن از تألیف این کتاب در اواخر جمادی الاخرة از ماههای سال ۸۸ه فراغت بافتم وآن روزی بود که ستارگان هفتگانه در برج میزان گرد آمده بودند وآن درساعت آخر آن روز بود، والبته مطالب این کتاب را جز باهلش ندهید، یعنی بدان کسانی که روش وطریقه مشائیان را بخوبی ودرستی آموخته باشند و دوستدار آموختن ودریافت انوار الهی باشند.

و پیش از شروع و آغاز در این کتاب چهل روز ریاضت باید کشیدن وازخوردن گوشت حيوانات خودداري بايد كردن، جوينده اين حقايق بآيد كم خوردو از امور دینویه ببرد و در نور خدائی همچنان اندیشه کند و بر آن چیز که قیم وواقف باسرار حکمت اشراق فرمان واندرزد هدهای بند بود پس درآن گاه که شرایط آسوختن این مکتاب کامل شده باتمام رسیدویرا رسد در اسرار وحقایق نهفتهٔ در آن فرو رود و در این وقت است که پژوهندهٔ این کتاب اندریابد که همهٔ حکمای متقدم و متأخررا حقایق و اسرار الهی فوت شده و از دست آنان برفته است آن حقایق واسراری که خدای توانا برزبان سن جریان داده و در این کتاب بو دیعت نها دمشده است واندریا بند که دانایان خاف وسلف را باسرار ورموز آن آگا هی نبوده است این حقایتی واسرار را روح القدس در روزی عجیب بیکباره بر نفس وروان سن القاء کرد و اگرچه تدوین این کتاب از جهت موانع و گرفتاریهای ناشی از سفرهائی که سرا پیش آمد میسر نشد مگر در ماههائی چند لکن باید دانست کهاین کتاب راشأن ومرتبتی بزرگ بود وهر آن کس که حق را نپذیرد ومنکر شود بزودی خدای بزرگ از و ائتقام ستائد زيرا خداى توانا بزرك انتقام ستائنده است وغالب بود براموخود والبته روا نبود که کسی بدون سراجعه به شخصی که بعقام خلافت رسیده باشدودانش این کتاب بنزد وی بود طمع کند که باسرار ورموزاین دانش وحکمت اشراق واقف گردد .

۱- یعنی هرگاه این وصیت را مورد عمل قرار ندهید خدا مایین من وشما حکم کند وخصم شما باد.

بدانید ای برادران من که همواره یادآوری مرگ از مهمات بود وبدانید که تنها زندگی در دنیای بازپسین ودار آخرت زندگی حقیقی بود پس خدا را بیاد آرید وذکر او را بسیار کنید سعی و کوشش کنید که پیش از آنکه در کام مرگ روید واز این دنیای ظلمانی رخت بربندیدبا تمام وجود خود فرمانهای خدا را گردن نهید وسطیع او امر او باشید ونمییرید مگر آنکه تسلیم وی باشید.

ای خدای من، ای پروردگار من وای خدای همهٔ هستی ها بما آن کن که نورا شایسته است نه آنچه مارا بایست. ما را به خود فامهل و بجز ذات بی چون خود یک چشم برهمزدنی هم مارا بدیگری فامنه. زمام کار مارا به ماویدیگری منه، ای پروردگار ما، خیر و خوبی دنیا و آخرت بماده و دست کرم خود را برما بکشا و وسعت ده. بدی دنیا و آخرت از ما بدورگردان، عیوب و زشتی های مارا بیوشان ما را به خایق وجود خود بیا گاهان، ما را یاری ده، باک گردان، کامل کن، دانش ده، بواسطهٔ تابش انوار خود مارا سعاد تمندگردان. ای بالاترین آرزوها، ای برترین مقصودها و گرامی ترین هدفها ای مهربانترین مهربانان ، سیاس و ستایش بی قیاس تراست که مشکور و معبود همهٔ موجودات جهانی، بخشندهٔ جود و وجودی ستایش و سیاس ایدی تنها تو راست که مشکور و معبود همهٔ موجودات جهانی، بخشندهٔ جود و وجودی ستایش و سیاس ایدی تنها تو راست. و درود برفرستادگان و انبیاء تو خصوص آ برسید و سرور ما و سیاس ایدی تنها تو راست. و درودی دائم، درودی با که، درودی مبارک و فرون از حد.

یندهٔ کممایه و بی بضاعت فانی سید جعفر سجادی اصفهائی ، استاد دانشکدهٔ ادبیات و علوم المائی. بتاریخ بیستم آذرماه ۲۰۳۵

#### فهرستمطالبوموضوعات

به منظور توضیح زیادتر و روشن شدن اطلاقات لغات واصطلاحات این کتاب که بدنبال فهرست مطالب تنظیم شده است مراجعه شود به کتاب فرهنگ علوم عقلی و فرهنگ معطلحات عرفانی تألیف مترجم این کتاب، ضنا معض امانت یادآور میشود که فهرست بندی این کتاب و استخراج لغات واصطلاحات آن بوسیله فرزندم سعد محمد مبادق سجادی دانشجوی دانشکنه الهیات و معارف املامی وبا کمک نامبرده انجام شده است، توقیق ایشان را ازخداوند مسئلت دارد توضیح دیگری که لازمست اینکه در ستن کتاب احیاناً دیده میشود که فصول و خوابط و عناوین از لحاظ شماره مرتب نیست. که البته ما بهمان صورت که اصل کتاب بوده است رعایت امانت را کرده ایم و البته بعید نیست که در طول زمان مطالبی ویا عنوانی و فصلی از اصل کتاب قاط شده باشد ویا عنوانی و فصلی از اصل کتاب خاقط شده باشد ویا شماره هامقدم و مؤخر شده باشد و بهرحال رعایت امانت شده الست .

۱ منقد مهٔ سرجم شامل خلاصهٔ شرح حال مؤلف و تجزیه و تحلیل تفکر اشرائی درایران وسایر ممالک مشرق زمین ویونان و مقام شهاب الدین در قلمفهٔ اشراق و منشاه و بررسی معنقات ورسائل وی.

۷- مقدمهٔ قطب الدین شیرآزی شارح کتاب سبنی بر معرفی و بیان موقعیت علمی و معنوی شیخ شهاب الدین واهمیت حکمت ایمافی در برابر حکمت بوفائی. ص ۱ تا ۱۰

۳- مقدمهٔ مولف مبنی بربیان علت تألیف این کتاب و بیان اساس ومنشأ حکمت اشراق.

#### ¿- گفتار نخستين شامل چند ضابطه است.

خابطهٔ اول در دلالت الفاظ بر معانی ویان انواع دلالات. ص ۱۹۲۱ می ۱۹۲۱ می در نمیدیق و اقسام آن وشرح اصطلاحاتی که دراین باب

آمله است.

۹- مابطهٔ سوم در بیان ماهیت وشرح آن و الفاظ ومعانی عامه و خاصه و عوارض مفارقه.

ب خابطهٔ چهارم در بیان استیاز وارق بین اعراض ذاتی، مفارق ولازم وابنکه اعراض یا اخص از معروضد یا اعم. ص ۲۰-۲۷.

۸- فابطهٔ پنجم در بیان اینکه همهٔ مفاهیم کلی اموری اعتباریند نه واقع درخارج. ص ۲۷-۲۷.

وخابطة ششم در باب معارف و اقسام و حدود آن مص ۱۸ ۲۰ ۲۰

. ١- ضابطة عفتم در باب حدود وتعاريف از نظر مشائيان و اشراقيان، ص ٩ ٢-١٣.

۱۱۰ فصل دوم در بیان تعاریف حقیتی و اصطلاح مد در نظر مشائیان ورد برآنان که گویند جسم سرکب بود از صورتوهیولی.ص ۱۹۰۰.

۱۳ قاعدهٔ اشراقی در ویران کردن اساس قاعدهٔ مشائیان در باب تعاریف واینکه داتیات وعرضها تی که مشائیان ملاك تعاریف قرار داده اند اصولا قابل شناخت حقیقی نمی باشند. ص ۲۳ تا ۲۳.

۱۳ مقاله یا گفتاندو مدراقسام حجت وسادی آنها که خود شامل چند خالبطه

ع اخابطة اول دررمم قضايا واليسه وتعريف قضيه وقياس ارس بعارع

۱۰- خابطه دوم در اقسام قضایا وتقسیم آنها به معصور و سهمله و سوجبه و سالبه از مفحه ۱۶ تا ۶۷.

۱۹- فابطهٔ حوم در جهات تخایا از نظر حکمت رسمی پردوتی ویان اینکه همهٔ تخایا به تغیهٔ بنیه بازمیگردد. از صفحه ۱۹ تا ۵۰۰

۱۷ مکت اشرائی در بیان اینکه همهٔ قضایا به موجبهٔ ضروریه باز میگردد. ازصفحه

١٨ - خابطة جهارم در ييان تتاقض وتعريف آن از مفحه ه و تا ٧٥

١٠٠ ضابطة بنجم در عكس مستوى وتعريف عكس وشرايط آن از صفحه ٧٥ تا ١٠٠

. ۲- خابطهٔ ششم در لواحق وشرایط وعوارض تیاس واینکه در تیاسات حملی چه شرایطی از منعه ، ۲ مار به مناسبت شرطی چه شرایطی ۱۴ مفعه ، ۲ مناسبت و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۴ مفعه ، ۲ مناسبت و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۹ مفعه ، ۲ مناسبت و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۹ مفعه ، ۲ مناسبت و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۹ مفعه ، ۲ مفته و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۹ مفته و در تیاسات شرطی چه شرایطی و در تیاسات مفته و در تیاسات شرطی چه شرایطی ۱۹ مفته و در تیاسات شرطی چه شرایطی و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات شرطی چه شرایطی و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات مفته و در تیاسات شرطی در تیاسات مفته و در تیاسات شرطی در تیاسات شرطی در تیاسات در تیاسات شرطی در تیاسات در تیا

، ۳- در بیان دقیقهٔ اشراقی در مورد تضایای معدوله ومحصله وقرق معدولات باموجبات ویبان اینکه آیا اصولا قضایای سالبهٔ وجود دارد یانه از صفحه ۲۰ تا ۲۰.

۹۶- در بیان اشکال اربعه واینکه شکل چهارم آیا اصولا قیاس هست یانه ۹ ودر بیان اینکه همهٔ تضایا به یک قضیه بازسگردد که سوجههٔ کلیه است وهمهٔ اشکال هم به یک شکل برمیگردد که شکل اول باشد از صفحه ۱۳۰۰ و ۲۰۰۰.

۳۳- قاعدهٔ اشراقی در باب شکل سوم واینکه نتیجه در هرحال در این شکل ضروریه بتاته است. ازمفحه ۱۰۰ تا ۷۰۰

ع ٧- قاعدهٔ اشراقی در باب شکل سوم وشرایط آن از نظر ودید حکمت اشراقی و س ۱ ۷۰ - ۷۶

ه ۲- فصل در شرطیات در باب اقترانیات شرطیات وشرایط وحدود آن واینکه سمکن است قیاس سرکب باشد ازهم شرطیات وهم حملیات. از ص ۲۰۵۵ سرک باشد از هم شرطیات و هم حملیات. از ص ۲۰۵۵ سرک باشد از هم شرطیات و هم حملیات.

۲۶- فصل در قیاس خلف و تمریف آن وشرایط ترکیبی آن. از صفحه ۲۰ پری

۷۷- خابطهٔ هفتم در مواد قیاسات برهائی واینکه سهمترین سبک استدلال همان برهان است برای علوم ویبان مقدمات قیاس برهائی از صفحه ۷۷، ۸،

معلومات حاصل از مقدمات حلسی چیست؟ واینکه حلسیات برقاعدهٔ اشراق چند نوعند کهاز معلومات حاصل از مقدمات حلسی چیست؟ واینکه حلسیات ازاد برای خود آناحجت است نه غیر وییان جمله مجربات واستقراء باشد وییان اینکه حلسیات افراد برای خود آناحجت است نه غیر وییان اینکه و همیات را اعتماد نشاید و اینکه احکام و همیهٔ که مخالف با مقتضای حکم عقل است باطل است. از صفحه . ۸ تا ۲۸ وییااینکه ستواترات و مشهورات ومقبولات وستخیلات مشبهات همه ثفید حکم یقینی نمی باشد. وییان اینکه مشهورات چیست ومقبولات وستخیلات چیست ومشبهات یعنی چه وحدود وارزش آنها در معارف بشری چی و چه اندازهاست؟ از صفحه چیست ومشبهات یعنی چه وحدود وارزش آنها در معارف بشری چی و چه اندازهاست؟ از صفحه

۹ ۲- فصل در تمثیل، تعریف واحکام و نتائج حاصلهٔ از آن وایرادی که براین روش استدلال وارد است. از صفحه ۱۸۳ مرتا ۸۰.

. ۳- بیان اینکه آیا ممکن است برای امری علل متعدد باشد یانه از صفحه ۲۰۰ مرتاه ۸ مرتاه ۸ مرتاه ۱ مرد تقسیم برهان به برهان انی وبرهان لمی واینکه حدوسط در مقدمات چه نوع اثری دارد و اینکه حد وسط گاه علت تصدیتی خواهد بود در ذهن و یا در خارح و گاه تننها در ذهن علت تصدیتی است. از ص م رتا . ه.

۳۳- در بیان اصول پرسشها واتسام آنها وهمینطور بیان قروع پرسشها از صفحه . ۹ . تا ۹۰.

۳۳- قصل اول مقاله سوم دو مفالطات وانواع واقسام آن ویبان مواردی که ایجاد غلطمی کند در قیاسات که خلاصهٔ مواردآن از این قرار است:

الف همة حدوسط به مقدمة دوم نقل نيابد.

بد اصولا مدوسط در مقدمه دوم تکرار نشود.

ج- مهمل بودن مقدمة دوم وبيان نشدن كليت وجزئيت آن.

د عدم ذکر موضوع یا سعبول یکی از دو مقلسه در نتیجه.

هـ مصادره برمطلوب باشد يعنى نتيجه عين يكي از مقدسين باشد.

و. مقدمة قياس نادرست باشد از راه تشابه لفظى ياغيره

ز- تقدم ویاتاً خرحرف سلب در مواردی که عکس آن درست است.

ح- سور مقدمة اول در قضایای بعضیه بجز سور مقدمة دوم باشد

ط ایهام اینکه عکس قضیه هم درست است مشلا هرسیاهی رنگ است وی گمان برد که هر رنگی هم سیاه است وقضایا و مقدمات را براین ایهام ترتیب دهد.

ی از منعه به ترکیب مفصل وتفصیل سرکب از صفحه ۱۹۲ م

۳٤ - بيان اينكه هرگاه خوابطى كه سايگفتيم در ترتيب قياسات رعايت شود از خطا وسفالطات زيادى اسان حاصل است ص ۹۰.

ه ۳۰ بیان اینکه اغلب این خطاها برای کسانی حاصل سیشود که در علوم تبحری ندارند.می په

٣٦- در بيان متضايفين وحقيقت آن.ص ٩٥، ٨٥.

۳۷ در بیان نوهی از مفالطهٔ دیگر که از راه این امر حاصل میشودکه امر خاص در مقام کام گرفته شود من ۹ م.

۲۸ در بیان اینکه گاهی از اوقات خطا وسفالطه از این راه حاصل سیشود که اسری که بالفعل است بجای بالقوهٔ ساخوذ شود ویالمکس ویا امور عقلی بجای امور عینی گرفته شود ویا اینکه جزء العلة بجای کل عود آن چیز گرفته شود ویا اینکه جزء العلة بجای کل العلا گرفته شود می . . . . .

۹۹- بیان اینکه گاهی مفالطه از راه اجرای اولویت وبالا اولویت حاصل میشود در غیر موارد خود ص ۱۰۹.

. ٤- يبان اينكه كاهى مفالطه از اين راه حاصل سيشودكه امر محال موجود قرض شودكه كقته اند فرض محال محال نيست لكن براو احكام وجودى بار شود ص ١٠١.

ا ٤- كا مي مقالطه از راه كم مبالاتي به جهات وحيثيات متعد بود ص ١٠٠

٢٤- يبان ايتكه كاهي سفالطه از راه تفيير اصطلاح حاصل شود ص ١٠،٠، ٣٠١٠

۳۶- بیان اینکه مفالطه کاهی از این راه حاصل میشود که عدم ملکه بجای ضدگرفته

شود،ص ۱۰۳۰

ع ع ـ در بيان خابطه در شناختن اعدام ويهان اسماء اعدام . ص ع ١٠٤٠

ه ٤- در بيان اينكه يكي از اموريكه موجب مقالطه ميشود اغذ مابالذات است بجاى ما بالعرض يعنى مثلا سلب وابجاب بجاى عدم وسلكه گرفته محود. ص ه . . .

و و در سان اینکه گاهی موارد مغالطه از این راه حاصل میشود که مثلا لفظ عامرا طرد و و عکساً درست بدانیم مثلا تصور کنیم که از صدق عام بهر معنی که باشد صدق خامی لازم آید چنانکه میدانیم از نفظ عام مانند کلمهٔ کل و غیره گاه امور مستغرقه خواسته میشود بعنی هرفرد فرد مشمول حکم است وگاه عام جمعی است واین نکته باید در هنگام ترتیب قیاس رعایت شود ص ۱۰۰، ۷۰۰.

پهدریان اینکهگاه مغالطه از این راه واقع میشود که احکام ماهیاتی که دارای اجزاء متشابه اند در هریک از اجزاء آنها جریان داده شود، مثلا، تمام احوال اجزاء را برای کل مجری بدائیم، ص ۱۰۰ و ۱۰۰ میک از اجزاء را برای کل مجری بدائیم، ص ۱۰۰ و ۱۰۰

۱۰۸ فصل دوم در پارهٔ از خوابط وحل وشکوك است و در بیان اینکه مثلا در پارهٔ از موارد تصور میشود که در یک تیاس فقط کبری کافی است و نتیجه حاصل میشود ۱۰۸ و این است که امور بالتوه را بجای امور بالقمل و یان اینکه اینگونه خطاعاهم ناشی از این است که امور بالتوه را بجای امور بالقمل قرار بدهند، ص ۱۰۹٬۱۰۸

ه در معرفات و حصول مجهولات از معلومات شده است و این معلومات شده است و این بوده است و این از حصول تصور ویا تصدیقی ما از کجا میدانیم که مطلوب ما این بوده است و اگر قبل از این شناخته شده بوده است که مجهول نبوده است. ص ، ۱۱۲۱ .

۱۵۰۰ قاعده در مقومات اشیاء واینکه روا نباشد که حقیقت یک امر را مقومات مختلفه باشد بر سبیل بدل و توارد علل متعدد بر معلول واحد درست نیست. ص۱۱۳٬۱۱۷، در محتلفه باشد بر سبیل بدل و توارد علل متعدد بر معلول واحد درست نیست. ص افراد آن عدم آن حکم در فردی از افراد آن باطل می کند و بالعکس ص۱۱۵۱۱،

مه ما قاعده واعتذار در تحت این عنوان شیخ اعتذارکند باینکه در باب منطق باختصار برگذارکردیم ازاین جهت که در این باب کتابهای ژیادی نوشته اند.

ودر باب مغالطاتهم از این جهت مخن بدرازاکشیده شدکه اهیت آن در احتراژ از خطاکتر از خود مسائل منطق نیست. صه۱۱۸٬۱۱۰

و در دانشها استفاده از امور یقینی است و مطلوب در دانشها استفاده از امور یقینی است و بدین جهت بسیاری از قضایاراکه یقینی نمی باشند کنارگذاردیم و بیان اینکه کدام یک از قضایا مفید است و باید سورد استفاده باشد و کدام نه. ص ۱۹،۱۹۸۰ .

مه و قاعده در ویران کردن قاعدهٔ مشائیان در مورد عکس و بیان اینکه خن مشائیان در بوید عکس و بیان اینکه خن مشائیان در باب عکس مستوی که گفته اند: میتوان از راه دلیل افتران و برهان خف نابت کرد ایرادی دارد، واصولا این روش، روش بسندیدهٔ نیست زیرا ...س ۱۲، ۲۲۰

۲۵- قصل سوم دربیان پارهٔ ازداوریها ونکته های اشراقی ویررسی پارهٔ از تواعد سائیان. می ۲۵٬۱۲۶

به در بیان اینکه اشهاء سوجودهٔ در خارخ یا جوهر است یاعرض وییان ایرادی که بر تعریف جوهر از دید مشائیان شده است وییان اینکه اعراض همواره محتاج به سوخوعند که حال در آنها باشند ص ۲۰۹،۱۲۹.

۸۵- در بیان اینکه آیا وجود، معکنات را از حالت امکان خارج کرده وواجب می نماید و عمین طور عدم وابرادی که شده است از دید حکمت اشراق ص ۱۳۸، ۱۳۸،

وهـ يان نوع تقدم علت برسعلول واقسام تقدم ص ١٠٨، ١٠٩،

. ۱۰- حکومتی در اعتباررات عقلی، وبیان نزاع بین پیروان مشاء که گویند وجود ماهیات در اذهان واقد است نه در اعیان در اذهان زائد است نه در اعیان می ۱۳۲٬۱۳۰،

و ۱- بیان اینکه وجود اصولا از امور اعتباری است و بجز امری مفهوسی و عقلی چیزی دیگر نمی،باشد من ۱۳۳٬۱۳۳.

۱۹۰۰ در بیان اینکه بعضاً شاهده میشود که پارهٔ از پیروان فلسفهٔ شاه بسیاری از سمائل وحتی مبادی کار خود را در الهیات بروجود واصالت آن نهادهاند، در حال که یک اس نسبی ومفهومی اعتباری بیش نیست پس همهٔ آن سائل باطل است.ص۱۳۹، ۲۷،

۹۳- در بیان اینکه وحلت نیز سائند وجود امری اعتباری است. ص ۱۳۸، ۱۳۸ ع. ۹۳- در بیان اینکه عدد نیز اسری عقلی است. ص ۱۳۸.

ه و دریان اینکه امکان هرچیزی در عقل مقدم بروجود آن میباشد. زیرا نخست باید ممکن باشند تا موجود شود. صوص د.

۹۹- دریان اینکه وجوب هرچیزی کهواجب استماننداسکان سمکن باید قبل ازوجود آن باشد می، ۹۶.

۹۷- دریبان اینکه اجناس بعنوان جنست و همینطور انواع بعنوان نوعیت وجود مستقلی ندارند ومثلا سواد که مشمول عنوان لون است خود یک امری نیست ولون بودنآن امری دیگر من ۱۶۱، ۱۶۱،

۹۸- دربیان اینکه همهٔ اضافات ونسبتهای متکره اعتباراتی عقلی اند نه موجود در خارج مانند ابوت وینوت و اخوت، علیت ومعلولیت. ص و ۱۶۰۱ و ۱۰

۹- دریان اینکه جوهریت جوهر اسر اعتباری مفهوسی است. ص ۱ ۶ ۱ می

. ۷- دریان اینکه صفات دوقسماند. پارهٔ در خارج وجود دارند وصورتیهم ازآنها دردهن آید سانند اسکان، جوهریت ۱۹۳ دردهن آید سانند اسکان، جوهریت ۱۹۳

٧١- دريان اينكه صفات عقلي همه امور اعتباري ميباشند. ص٩٤، ١٤٤ .

۷۷- فعمل در بیان اینکه عرضیت خارج از حقیقت اعراض است و بیان اینکه عرضیت هم مانند جوعریت امری ذهنی و انتزاعی است. ص م ۲۶۰

مهد حکومت دیگر دربیان اینکه قواعد مشائیان ایجاب می کند که چیزی شناخته و تعریف نشود و قابل شناسائی نباشد ص ۱۶۹۰

وبنا براین نه بیتوان اجسام را شناخت و نه اعراض را و بالاخره تعاریف اخرد قبول امولی که خود قبول دارند از جمله اینکه خود قبول دارند که فصول جواهر ناسملوم بود، حد جوهر باسری سلی شده است، برای نفس و مفارقات فصولی بود مجهول، تعریف عرض نوع تعریف دوری است، وبنا براین نه بیتوان اجسام را شناخت و نه اعراض را و بالاخره تعاریف سائیان چیزیرامعلوم نمی کند.ص ۱۹۸، ۱۶۸،

مهد دریبان اینکه پارهٔ از مقولات از جهت مقولیت اعتباری اند و پارهٔ هم عارض و هم معروض آنها اعتباری است مانند مقولهٔ اضافه و اعداد که اضافه و مضاف اعتباری است.

معروض آنها اعتباری است مانند مقولهٔ اضافه و اعداد که اضافه و مضاف اعتباری است.
معروض آنها ۱۶۸ (۱۶۷ م

۰۷- حکومتی دیگر در ابطال هیولی وایراد کلی براینکه اتصال قابل انفصال هست یانه ۹ و بالاخره عدم اصل مشائیان دراثبات صورت وهیولی ویان اینکه جسم عبارت از نفس مقدار مطلق بود یعنی جسم مطلق مقدار مطلق بود وجسم خاص مقدار خاص . ۱۵۲-۱۵۸

٧٧- درباب تخلخل وتكاثف واقوال ويراهين مشائيان دراين باب ص١٥٥١٥٠.

۸۷- دریان اینکه سشائیان اتصال را به معنی استدادگرفته اند ودچارسفالطه شده اند.

۹ ۷- حکومتی در بیان اینکه هیولایعالم عناصر عبارت از مقداری است قائم بذات خود وچیزی بنام هیولی وجود ندارد ص۱۵۰۰ .

۸. حکومتی در مورد مباحث وابسته به هیولی و صورت وتناقضی که درگفتار مشائیان دراین باب وجود دارد ص۸۰۱-۱۹۰۰

۱۸۱ دریان اینکه سشائیان علاوه بر صورت جسیه صورتی دیگر بنام صورت نوعیه شاکت کردهاند ونقض برهانهای آنان دراین مورد ص ۲۹۱-۱۹۶۰.

۸۲ - دریبان ایرادیکه برگفتار سشائیان در نظام آفرینش از عفل اول شده است. ص ۱۹۳-۱۹۳

۸۰- بازهم در بیان براهین مشائیان در اثبات صورت نوعیه مس ۱۹۸۰، ۱۹۸۰،

۱۹۷۰ دربیان اینکه شفت وضف در همهٔ امور حتی در امورکمی هم جاری است و اینکه مشائیان قط در امورکیفی مجری میدانند خطااست. ص۱۹۷

ه ٨- دريان اينكه اطلاقات عرفي در باب مسائل علمي حجت نيست . ص ١٦٩٥ م

۸۹ تاعده در ابطال جوهر فرد ویان اینکه برهان فلاسفه براین اس یک نوع مفالطه است و از باب اخذ ما بالقوه است بجای ما بالفعل ص ۱۷۰.

٧٨٠ دريان بطلان براهين اثبات جزء لايتجزى يا جوهر فرد. ص ١٧١٠

٨٨ قاعد درابطال خلاء ص ١٧٠٠

ه ۸- حکومتی در ابطال براهین بقاء نفس از نظر فلامغه و اثبات آن از راهی دیگر وئرق امکان در مفارقات ومادیات . ص ۶ ۷۶.

. ۹. در باب مغالطات مشائیان در مورد وحدت، ص ۱۹۰۰

ا ۹۔ حکومتی در باپ مثل اقلاطونی و ابطال برِهان مغالطی مشائیان در باب ابطال مثل اقلاطونی ویبانگفتار مشائیان در باب وجود و وجوب وسوجود. ص ۱۷۸-۱۷۸.

۱۹۶۰ قاعده در جواز صدور بسیط از سرکب ویان اینکه امور بسیط سکن است مستند به علل سرکبه باشند، ص۹۷،۰۰۱،

۱۸۰۰ یان اینکه حکم کلرا نتوان در هریک از اجزام آن نافذ دانست. ص

ع ۹- حکومتی در ابطال جسم بودن شعاع، ص۱۸۷-۱۸۷۰

ه ۹ م حکومتی در باب تضعیف آنچه در باب رؤیت و ابصار گفته شده است ویبان اینکه ابصار نه بواسطهٔ خروج شعاع از چشم و تلاقی آن با مبصرات است و نه یانطباع مبورت اشیاء بود در رطوبت جلدیه ونه براهنمائی از راه مبورت منطبعه است. ص۸۸۸ م ۱۹۱۰

۹۹- قاعده در حقیقت صور سرایا ویبان اینکه صورتهای سرئیه واقع در آینه نباشد. ص ۹۱-۱۹۳-۱

په حکومتی در مسموعات که عبارت از اصوات وحروف بود ویان بطلان آراه مشائیان در باب مسموعات که گویندعبارت از تشکل هوا بود بسبب مقاطع حروف، البته شیخ تائل به تموج و تشکل هوا میباشد در صوت لکن برهان مشائیان را نپذیرفه اند.

۹۸ دریان اینکه اصولا بسائط محسوسه تعریف ندارند چون اجزائی ندارند که بتوان درمقام تعریف بدان اجزاء تعریف کرد. ص ۹۶ ۱-۹۵ .

رِهِ هِ ۔ فصل در وحلت و کثرت و اقسام وحدتها، ص ۴۹،۱۹۹،

## . . وقعم دوم كتاب در انوازاليهه و نور الالورومبادى وجودوترتيبآن

درآن پنج مقالت بود، مقالت اول در نور وحقیقت آن ونورالانوار وآنچه نخست از اوآید. ص۹۰،

💉 ۱۰۱ فصل در اینکه نور نیازی به تعریف ندارد. س به ۱۰

۲.۱۰ فصل در تعریف غنی بالذات. ص ب ۱.۲

م. ١- فصل در نور وظلمت واینکه اشیاء بر دوقسم اند یا نور بالذات است ودیگر آنچه بالذات نور نیست و آنهم یا نور بالعرض است ویا غمی است و آنهم بر دو قسم است یا هیئت وعرض است یا برزخ و جوهر است. ص ۱۹۸۰ ۱۰۹۹۰

ع ، ۱ - دریان اینکه معطی انوار از غواسی نیست و موجوداشرای باید باشد که نور بالذات است. ص ، ۲ ، ۵

في الله نور مجرد است.

دراین فصل ثابت میکند که همهٔ مقادیر و برازخ و هیآت برزخیه محتاج بنور مجردند. ص ۲۰۱-۲۰۰

٣٠١٦ خابطه دراينكه نور مجرد سفاراليه باشارة حسيه نمي باشد. ص ٣٠٠٠.

۱.۷ منابطه در اینکه هرچه نور مجرد است نورلنفسه است ویرعکس و اینکه انوار عارضه لنفسه نمی، باشند و بلکه لغیرهاند. ص۲.۷

۱۰۸ و مصل اجمالی در اینکه کسی که ذات خودرا ادراك كند نور مجرد خواهد بود وبالاخره بیان این معنی که علم مجرد بذات خود باین است که خود از خود پوشیده و بیست. ص ۱۰۶

۹. ۱۰ فصل تفصیلی در باب ادراکات نور مجرد. صع. ۱.

م ۱۱۰ دربیان این معنی که هرموجودی که بایدار به خود وبدرك ذات خود بود علمش بذاتش بواسطهٔ حصول شال ذاتش در ذاتش نیمت و بلکه بصرف عدم حجاب ذات برای ذات بود وبامری زائد بر ذات نبود. ص ع ۲۰۷۰،

الله معلى المرفورواينكه معلى تورمطلى ظاهر بالذات است وانوار عرفيه ظاهر بالعرض الد من ٢٠٨٠

۱۱۳ مکومتی در اینکه ادراك چیزی سر ذات خودرا عبارت از ظهور او بر ذات خود بود، نه سجرد بودن او از ساده آنجنانکه آئين سشائيان است. س و . ۳.

۱۱۳ دربیان اینکه نظر مشائیان در باب علم مجردات بذات خود ویغیر درست نیست. ص ۲۱۰-۲۱۰

عبل در انوار واقسام آن. س ۲۱۲،

ه ۱ ۱- در تقسیم نور بنور فی نفسه لنفسه و نور فی نفسه لغیره، ص ۱ ۲ م.

۱۱۹ در تعریف حیاة و حی و اینکه سوجود حی موجودی است که دراك و لهال بود. س۱۹۷.

١١٠ دريان اينكه غواسق ذات خودوا بذاته ادراك بسي كنند. صم ٢٠٠

١١٨- ايضاح ديكر س١١٨.

۱۱۹ دریان این معنی که جایز است که چیزی چیز دیگروا برای غیر خود ظاهر کند، مائندانوار عارضه که موضوعات و معلهای خودرا ظاهر می کند، ص ۲۱۶ مرسوعات و معلهای خودرا ظاهر می کند، ص ۲۱۶ مرسوعات

۱۲۰ ایشام دیگر از طریق دیگر، ص۲۱،

۱۲۱ دریان اینکه هیچ اسری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص۲۱۰.

۲۲۲ علامه در اینکه جسم نتواند جسمی دیگروا بوجود آورد. س۱۲۷ م

۱۲۳ دریان اینکه برازخ سبب وجودی برازخ نس، باشند. س۱۲۰

۱۳۶ مصل در اینکه اختلاف انوار مجردهٔ عقلیه به کمال ونقص است نه بنوع. ص ۲۱۷۰

ه ۱۲۰ دریان اینکه همهٔ انوار در حقیقت نوریه اختلائی ندارند واگر اختلائی دارند به شدت وضعف و کمال ونقص است نه به عوارض ونه باجناس وقصول چون بسیطاند. ص ۲۱۷-۲۱۸

وضعف است ازراهی دیگر و بالاخره بیان سکند که ذات وحقیقت انوار یکی است دارای سراتب سکند که ذات وحقیقت انوار یکی است دارای سراتب ص ۲۱۸

۱۷۷ ایضاح دیگر در اینکه انوار الهیهٔ مجرده در حقیقت نوری مخلف نیباشند. ص ۱۹۹

۱۷۸ بحث در اینکه دانانیت، نوری مجرد است. ص ۲۱۹

و ۱۹۰ قاعده درایتکه سوجد برازخ خود مدرك ذات خود بود. ص و و ۲۰

. ۱۳۰ فصل در نورالانوان ص ۱۹۰

۱۳۹ دراینکه اگر نور مجردی از لحاظ ماهیت تیازمند باشند نیازمند به جوهر عاسق نظواهد بود. ص ۲۹۹.

﴿ ٣٠٠ ) دريان اينكه همهٔ انوار عرفيه و قائمهٔ بالذات بايد بنور قيومي و نورالانوار منتهى شوند و نيازمند بنورى ميباشند كه نحنى مطلق است. ص. ٢٧١-٢٧٠.

۲۳ و د برهان اجمالی در مسألهٔ فوق، ص ۲۲ و.

۱۳۶ و برهان اجمالی دیگر دراینکه نور دهنده همواره خود سمتنیر بود. ص۱۲۷ و ۲۷۰ مرود میوند. ص۲۲۰ و ۲۷۰ مرود مرود می ۲۷۰ و ۲۰۰ مرود می ۱۳۰ مرود می ۲۷۰ و ۲۰۰ مرود می ۲۷۰ و ۲۰۰ مرود می ۲۰۰ مرود می ۲۰۰ و ۲۰۰ مرود می ۲۰ مر

۱۳۹ دربیان اینکه در ذات نورالانوار نتواند دوجهت باشد. ص۲۲-۲۲.

رم، الله دوم در ترتیب وجود ودر آن چند فصل است، فصل اول دراینکه از واحد حقیقی از آن جهت که واحد است پیش از یک معلول صادر نشود. ص ۲۲۶.

۱۳۸ دریان اینکه روا نبود از نور الانوار هم نور صادر شود وهم ظلمت . ص و ۲۳۹ .

وم الله فصل در اینکه نخستین صادر از نورالانوار نور مجرد و واحد است. ص

، ۱۶ و دریان اینکه هرگاه از نورالانوار ظلمت صادر شود لازم آید که نوری ازو صادر نشود. و الا تعددجهات در ذات لازم آید وهمین طور سمکن نبود ازو بالاواسطه دونور صادر شود. ص ۲۲۸-۲۲۸.

۱ ۱ ۱ در بیان اینکه کمال نور به چیست؟ واختصاص یکمرتبهٔ از نور بنورالانوار بودن ویک سرتبهٔ آن بنوری دیگر به چیست؟. ص ۲۲۸-۲۹۹.

مان نوری است کسه به اینکه نورالانوار بده یک نور است واین همان نوری است کسه به این آنرا بهمن ناسیداند. ص. ۲۰۰۰

۳۶ و قصل در احکام برازخ، ص ۳۴،

ع ۱۶۶ دریان اینکه هر اشارهٔ را مشارالهی لازم است که غایات ونهایات اشارات است, و بالاخره اثبات این اسر که اگر برزخ محیط یعنی فلک الافلاك وجود نمی داشت برای اشارات حسیه مشارالیهی که غایات اشارات باشد نمی بود. ص ۲۳۶-۲۳۶.

ه ٤ ، \_ دريان اينكه معددالجهات غير قابل انقمام است. صهم ٢٠٦٠ ٢٠٠٠

۱۶۰ م ۱۶۰ در بیان اینکه حرکات افلاك ارادی است، ص۲۷۰،

ا به ۱۶۰ دریان اینکه برازخ میته را بالذات حرکت دررائی سکن نیست. ص ۲۳۰ در ۲۳۸

١٤٨ م ١٠٠ دريان اينكه سافل نسبت به عالى سلطنت ندارد. ص٢٠٨٠.

وع ومد دریان اینکه حرکات افلاك قسری نیست، ص ۴۹ و و ۲۰

. ۱ ۱ - دربیان اینکه حرکات افلاك مستند به شهوات و مفات غضبیه و غیرمنباشد.

ص ۶۶۰

ره رد دریان اینکه نور اقرب رادوجهت نیست و بلکه دو اعتبار است ویان لزوم سنخیت بین علت و معلول. ص ۲ ع ۲ - ۲ ۲ و

۲ ه رک قاعله در کیفیت صدور کثرت از واحد. ص۲ و ۲ .

م ١- قاعلم در وجود تورالانوار. ص٢٤٧٠.

۱۰۶ دریان معنی وجود. س۲۶۳۰

ووود گاعله در مشاهلت. س ۶۶۲،

برور دريان اينكه ابمار به چيست؟ وسفاهده وشهود چيست؟، س٤٤٠٠.

به ۱- قاعدهٔ اشراقی دیگر در اینکه مشاهدت نور غیر از اشراق شعاع آن بود برآن کس که آنرا مشاهده سی کند. سه ۲۶،

۱۰۸ میل درایتکه هر نور عالی را نسبت به سافل تهری بود ونور سافل رانسبت به سافل تهری بود ونور سافل رانسبت به هالی سجتی بود، س۲۶۰۰.

وه رد دربیان اینکه نور سافل بنور عالی محیط نمی شود وسافل مقهور عالی است می ۲۶۹۸

ر بر دریان اینکه لذت عبارت از ادراك وشعور به کمال بود ویا ادراك به حصول کمال بود. سر۲ و ۱۲ دراك به حصول کمال بود. سر۲ و ۱۲ دراك به حصول

اتوار سافله هاشتی الوار هالیه اندوالوارعالیه قاهر انوار سافله اند. سهه ۲۰۰۰ س ۲۶۷،

۲- ۱- فصل دراینکه اشراق نور مجره بانفصال چیزی از اونبود. س ۲۰ ۲۰ م

٣٠ ، مصل در كيفيت مدور كثرت از واحد احد وترتيب آن، س١٤٨٠٠

ع ۱۹۶ مستد یک وجودند. سره ۲۶ م ۱۹۶ مستد یک وجودند. سره ۲۶ م ۱۹۶

۱۹۵ دربیان اصحاب اصنام متکافته یا انوار عرضیه وصدور الملاك ولفوس، س

-۱۹۹ دریان مدور طبقات طولیه وعرضیهٔ سوجودات از ذات نورالانوار. صهه ۲۰

٧٠١٠ دريان اينكه نور مجرد تبول اتصال و انفصال نمي كند. س ٥ ٥٠٠

هان اینکه جهات قهر عوالی و محبتسوالل، اشراقات عوالی وعشق سوافل وشهود آنها منشأ تكثرات عالم وجود است. سهه ۲۹۲-۲۰.

» ، ، . فصل در تشه کلام در باب ثوابت وبارهٔ از کواکب، س۳۹۳.

. ۱۰. دریان نظام وجودی کواکب وعلویات س۲۹۲.

۱۷۱ دریان اینکه خورشید عبارت از طلمم شهریور، قاعل روز، رئیس آسمان است و از این جهت است که مورد ستایش بوده است. س۳۲۰-۲۰۱۶،

ب١٠٠ غصل دريان علم غدا براساس قاعلتُ اشراق، ص١٦٥.

٩٠٠ - دريان اينكه علم خدا بذات خود ياين است كه نور لذاته بود وعلم او

باشیاه دیگر باین است که اشیاه بعد حضور اشراقی برای او ظاهرند وهلم اویه نحواضافت اشراقی که اضافت یکطرنی است میباشد. ص ۲۶ ۹-۹ ۳۰.

ع ۱۰۱۰ اصل در قاعدهٔ امکان اشرف بر سنت اشراق، ص ۲۷۱،

ورود بیان اینکه هرگاه مسکنات اخسه موجود باشند باید ممکن اشرفی پیش از آن موجود بود تا سکنات اخسه معلول وسستند بآن باشند. ص ۲۷۳-۲۷۹،

۱۷۷۳ معت در عجایب ترتیب عالم اغم ازهالم اهلی یا عالم اجسام عنصری، ص ۲۷۳۰، می ۱۷۷۳ میل اینکه پیروان مشاء سیگویند که عالم اجسام را نظم و ترتیب بدیم تر است از عالم عقول و مجردات و اشراقیان بعکس گویند. ص ۲۷۳۰،

مهود بنظام احسن خلقت عوالم اعلى واتف میشوند ویان اینکه اهلی کشف وشهود بنظام احسن خلقت عوالم اعلی واتف میشوند ویان اینکه بسیاری از حکماء اهل شهود خود عالم انوارزا در معراج واسفار روحانی خود بدیدهاند. ص۲۷۳۰،

۱۹۹ بان اینکه شیخ اشراق نخبت پیرو فلملهٔ بحثی بوده است وسیس براه و روش اهل تجریه وفلملهٔ دُوتی عدایت شده است. ص۱۷۰-۲۷۶.

م ١٨٠ دريبان اينگه حكماء فارس نيز قائل باحبالت اتوارندوغود اهل تجريدوفلسفة نوريه بودهاند. ص٤٧٠.

١٨١ يان اينكه منظور از ارباب انواع چيت؟. ص٠٧٥-٧٧٠.

۱۸۲۰ دریهان جربان انسلاخ افلاطون از کالبد جسمانی خود و میر روحانی او در عوالم اعنی ، ص ۹ ۷۰۰ مربان ا

۱۸۳ م قاعده در جواز صدور بميط از مركب، ص ۲۸۱،

184 م قاعده در بیان اقسام ارباب اتواع، ص۲۸۳.

م ١٨٠ دريان طبقات مختلف موجودات وسراتب وجودى آنها، ص٢٨٣٠.

۱۸۹- دربیان اینکه بین ارباب امینام ویین امینام نور سمبرقی واسطه سیشود. ص ۲۸۶۰

بهر و در بیان عدم تناهی آثار علول وتناهی آثار تغوس، ص ه ۲۸۰

۸۸۱- دریان اینکه الوار مجرده را مقداری نبود. ص ۸۵-۸۸ م

. . .

. به ۱- دربیان اینکه گاه بود که در نامتناهی هم تفاوت بود. ص۸۸ س

رون است. همهنانکه قهاریت بارهٔ از انوار مانع از رؤیت است. همهنانکه قهاریت آنتاب مانم رؤیت ستارگان بود. ص ۲۸۹.

۱۹۲- مقالت و مند كيفيت فعل فورالا نوروانواد قاهره و قتمشخند حركات علوى ودرآن چند فعل است. فعل دريان اينكه فعل انوار ازلى است. ص . ۲۹.

۱۹۶- دريان اينكه اصول موجودات طرآ وكلا در مرحلة نخست تكوين موجود شده اند و آنچه در طول دهر آيد و رود مستند به حركات افلاك وزمان بود. ص . ۲۹۱-۹۹.

۱۹۶- فعمل در يبان اينكه عالم قديم است وحركات افلاك دورى وتام است.

ه ۱ ۱ دربیان تعریف حرکت و حادث وانسام آن. ص ۹۹ م.

۳۹۱ - دربیان اینکه مرکت بالذات متجددبود و همهٔ متجددات بدان مستد بود. ص ۲۹۱.

۱۹۰۰ دربیان اینکه حرکات درعالم جسمانیات و حوادث و اتفاقات دائمی نبود. ص ۱۹۰۰

رم ۱- نکهٔ در بیان اینکه روز عبارت از مدت طلوع وغروب آلتاب بود کرک اور میان اینکه روز عبارت از مدت طلوع وغروب آلتاب بود کرک میرک اور کرک اور

. . - دربیان اینکه معشوقات عقلیه متکژاند. ص۸۹ ۲-۹۹ ۲.

۱، ۲۰۰ فصل در تتمهٔ گفتار در باب قواهر کلی طولی و عرضی وازلیت و ابدیت زمان س

٧ . ٧ ـ دراينكه انوار قاهرة طوليه همواره از يكذات كهذات نورالانوا راستسبتهج بيشوند. ص . . ٧٠

۳.۳. درییان اینکه تقدم قواهر بعضی بر بعضی تقدم عقلی است. نه زمانی. ص

ع. بد در باب صدور انوار متكافه ص ٢٠١٠

ه. ۲- در بیان ماهیت زمان وحدود آن. ص۲.۳-۲.۳

۳. ۶ در اینکه حوادث مستدعی علل نامتناهی اند. س ۲. ۶

٧. ٧- در يبان اينكه حركت وزمان رانه مبدئي بود وله پايان، ص ه٠٠

٠٠ ٦- در بيان اينكه فيض خدا براين عالم دائم بود زيرا مبدء فيض لايتغير است. ص



۹. ۲ در بیان اینکه برهان امتناع لایتناهی در زمان وحرکات جریان ندارد . ۲۱ بیان اینکه حرکت وزمان ازامور مجمتعة الوجود نمی باشند. ص ۲۱۰ در بیان اینکه این قاعده که گفته اند فرض محال محال نیمت لازمه اش این نیست که بتوان براین فروض اموری را استوار کرد. ص ۲۰۰

۲۱۲ در بیان اینکه وجود حرکات بینهایت بدین معنی نیست که اموری دیگر و مثلا وجود حوادث عالم متوقف بربی نهایت بود و در نتیجه وجود آنها محال بود ص ۲٫۸ مثل این امرکه «آن» پایان ماضی است این نیست که پس از آن «آن» دیگر ی نبود ص ۲٫۸

۱۶ ۱۶ در بیان اینکه یکی از مغالطات این است که حکم جمیع و کل را بریک یک اجراکنند ص ۲۰۹

۱۱۰ در بیان اینکه حرکات افلاک برای رسیدن باسری قلسی لذیدبود. س ۲۰۹ م ۲۰۰ م ۲۰

۲۱۸ در بیان اینکه انوار مجرده مدیره در مرتبهٔ نازل از انوار قاهرهاند واینکه مرکات افلاک برای غرض خاص توری است ص ۲۰۰

۹ ۱ ۲- در حوادث وضوایط کلی حوادث که واجب التکرار است ص ۱ ۳۲-۳۱۱ مرکات ۱ ۲۲-۳۰ مرکات در افلاک سعد اشراقات بود واشراقات موجب حرکات بود ص ۲۲۰ ۳۱۳ مرب

۱ ۲ ۲ قاعده در بیان آنکه سجعول ماهیت بود نه وجود ص ۲ ۱ ۲

۱۹۲۳ مقالهٔ چهارم در تقسیم برازخ وهیآت ویارهٔ از توای آنها و در آن چند نصل است ص ۲۹۰

۳۱۷ ۲۱۷ مناصر به مقتصدوحاجز وشقاف وبالاخره بعث خواص واحوال قوابس ص ۳۱۷ ۲۱۷

ع ۲ ۲- در بیان اینکه عناصر سه است واتش عنصری جدا نبود ص ۲۰۱۰ ۲۲۰ ه ۲۰۰ در بیان انقلابات عناصر ص ۲۲۰-۲۲۰

۲۲۲ مسل در بیان انتهای همهٔ حرکات بانوار جوهریه با عرضیه ص ۲۲۲

۲۲۷ - در بیان اینکه همهٔ حرکات در همهٔ موجودات بسبب افوار مجرده است اعد
 از افوار مدیرهٔ انسانی وجز آن حی ۲۲۷-۹ س

ر مراب در بیان اینکه مؤثر حقیقی درجهان وجود ، نور است و ۲۰۰ و ۲۰۰

X

۹ ۲ ۲ مسل در بیان استحالت درکیف که عبارت از تغییر درکیفیات بود نه در صورت جوهریه ص ۲۲۱-۲۲۰

وبیان اینکه از آمیزش توابس یعنی عناصر موالید پدید آید ص ۲۰۰-۳۷۳

۱۳۷۰ در تعریف مؤاج ۲۳۰-۲۳۲

۲۳۷- در بیان مقام اسفندار مذ دربین اصحاب اصنام ومزاج اتم انمائی ویبان مزاج اعدل که مزاج انسان است وشرف انسان برسایر موجودات ص ۲۳۷-۵۰۰

۲۳۳ در بیان اینکه نفوس وانوار متصرفهٔ در کالبدهای انسانی با کالبد موجود شوند نه قبل از آن ص ۲۳۷-۳۳۰

و ۱۳۳ در بیان چگونگی تصرف انوار مدبره یانفوس ناطقه در کالبدها ۲۳۰ در بیان چگونگی تصرف انوار مدبره یانفوس ناطقه در کالبدها ۲۲۸ در بیان بطلان تناسخ بترتیج که حکماء هند ویوداسف بگفته اند ۱۳۰۰ فصل در حواس پنجگانه واینکه محکن است حواس ظاهری بیش از پنجمس بود ۲۳۸

۲۳۹ فصل در بیان اینکه برای هرمفتی ازمفات نفسانساننظیری در کالبدانسانیود

و در بیان اینکهانوار قاهره نمیت بمادون خود قهارند و نمیت بمافوق خود معیت دارند

و در بیان وجود قوای خاذیه، نامید ومولده واینکه منشاه همهٔ این قوای نفوس مدیره اند ۳٤۱٬۳٤۰

۲۲۷ فصل در بیان مناسبت بین نفس ناطقه وروح حیوالی ۲۲۷ کے ۲۲۷ کے ۲۲۷ کے ۲۲۷ کے در بیان اینکہ تصرف نفس ناطقه در کالبد انسانی به میانجی روح تفسلنی وحیوانی ست.

در بیان اینکه روح حیوالی العاف اجسلم عنصریه است وحدفاصل ویرزخ بین اجسام و مجردات است

۲۲۸ در بیان اینکه روح حیوانی را مناحباتی بسیار بود بداجرام وجم بدارواح ۲۶۳ مرد ۲۳۹ در بیان اینکه حواس باطنه منحصر در پنج حس نبود هرد در بیان اینکه حواس باطنه مخزون در خیال نبود ۲۶۸٬۳۶۰ در بیان اینکه قوت واحمه ومتخیله دو چیز ودو توت نبود ۲۶۸ در بیان اینکه قوت واحمه ومتخیله در باب کار قوت متخیله ۴۶۳ در بیان اینکه، خیال، وجم ومتخیله یک قوت بود در بیان اینکه، خیال، وجم ومتخیله یک قوت بود

دریبان اینکه قوت تذکر واقع در عالم افلاک بود و ۳۵۹ میل در حقیقت میور سرایا و تعفیل ۲۵۹

در بیان اینکه صور سرایا منطح در خیال اندیلکه عبارت از امور معلقه اند به سه در اینکه همهٔ قوای حاسهٔ ظاهری ویاطنی یک نور باز سیگردد که نفس ناطقه باشد

## ص ۳ ۵۳

۲۴۲ در یانایتکه پارهٔ از اوقات نفوس خلع کالبد کردمعقایق را در عالم بالامشاهده سیکنندواغلب عوارضی که عبارت از تعلق بماده باشد نفوس مدیره را از مشاهدهٔ عالم بالا باز میدارد ۲۵۴.

۲۶۳ در بیان اینکه کانی که بخواهند حقایق رامشاهده نمایند باید ریافت کشندواز کالبد مادی خود مجرد شوند تاحقایق را مشاهده نمایند و هم

در بیان اینکه انوار مدیره را احکامی بود بداته واینکه همهٔ کارها واعمال توای ظاهری ویاطنی وحتی توای بدنی هم بازگشت به انوار مدیره کند ه ه م

در بیان اینکه حاس و حواس وآنچه از توی در همهٔ بدن پراکنده بود حاصل آن در نور اسفهبد بود . \*

۲۶۱ در بیان اینکه نوع اشراق نور مدبربرخیال نوع اشراق او بودبرابصار که هردو به علم حضوری اشراقی بود. نه به حصول كال. ۲۵۰

در بیان اینکه سزاج برزخی بواسطهٔ کاسل شدن ویافتن اهتدال کاسل طالب نفس شود ویه او نفس مدبره افاضه شود. به م

## مقالت پنجم دومعاد ولبوات ومنامات و درآن چندفصل است، فصل اول در یان تناسخ ۱۳۰۷

ه ۲۹ دریان اینکه توای ظلمانیهٔ بدنیه عاشق وشیفتهٔ نورند تابدان کمال بابند وبدان جهت او را از عالم انوار ومجردات بخود جنب کرده اند که حافظ گوید: مابدین در له پی حشمت وجاه آمده ایم، از بدعاد ثه اینجا به پناه آمده ایم میم

۲۶۶ در بیان اینکه هرگاه نفوس مده رهٔ در این عالم که محل وجایگاه استکمال است و در این کالبد جسمانی کمال نیافت ویلکه در اثر انصاف به صفات رذیله نقصان هم پیدا کرد پس از رهائی از کالبد خود به کالبدهای پست دیگر تعلق یابده ۲۰۰۰.

۲۴۷ در بیان اینکه چون کالبدانسانی تباه شودونور مدیراو همچنان تعلق به ظلمات داشته باشد در همین کالبد های بست ظلمانی این جهان تقل یابد ویعالم اهلی علمین نرود وبلکه به لمغل لمافلین تقل یابد. ۲۰

در بیان ایرادی که در باب افتال نفوس پس از تارشی کالبدها به ایدان و کالبدها دیگر شده است. ۱ بسم

۲۴۸ در بیان اینکه برای هر دستهٔ از نفوس مدبرهٔ انسانی از حیوانات بست دستهٔ وجود دارد که از لحاظ خلق وخوی مناسب باآنها میباشند ونفوس مدبرهٔ آنها بارعایت تناسب اخلافی به کالبد حیوانات مشایه باآنها نقل میشود.

در بیان اینکه مذهب مشرقین در باب تناسخ وهم مذهب مشائیان نادرست است. در بیان رأی افلاطون وحکمای اقدم در باب تناسخ ۲۹۶

در بیان اینکه انوار مجرده مقتضی بطلان اقتضاهای خود نمی باشد وسیده مدیرات متغیر نمی باشند و بالاخره نفوس مدیره هیچگاه تباه و باطل نمی شود و همچنان باقی و جاویدان است. ۲۹۵

خ دریان اینکه نفس ناطقه جاویدان است و بطلان کالبد به بطلان اعتدال مزاحی آن بود. ۲۹۸ خول ۱۹۹۰ فصل در بیان رهائی انوار طاهره وانتقال آنها بعالم نور ۲۹۹

در بیان اینکه هرگاه انوار مدبره در کالبدها کمال یابند ومجردشوند نوریت آنها شدت یابد ویسی از تباهی کالبد بسالم انوار اتصال یابند و به کالبدهای انسانی دیگر نقل نیابند ۲۰۰۷

در بیان اینکه هرگاه نفوس به مجردات عقلیه تعلق بیدا کننداز مبادی نوریه وامور روحانی للت برند و هرچه تعلقات آنها بمادیات فزون گردد از لذات روحانی بی بهره باشند واز مادیات المور ظلمائی لذت برند وگاه بود که اصولا رنج حاصل از تعلقات ماده را در نیابند. ۲۹۸

در بیان اینکه هرگاه نفس در غرور سسی خود بهدام الا امور ملایم و یاناملایم را ادراک نکنده به و در بیان اینکه کمال نوراسفهبداین است که به توت تهروغضب خود آنچه لایق آنها است اعطاکند ولازم است که نور اسفهبد بطور کامل نسبت به کالبد ظلمانی خود قهاریت یابد ونسبت بانوار سکوتی محبتش فزون شود تابه سعادت نائل آید ولذائذ را دریابده به در بیان اینکه اگر نفوس به کمال علم وعمل آراسته گردند و باخلاقیات معتدله آراسته

شوند از لذاید نوری بهرهٔ وافی برند. از لذتهای مکرر ومتواتر . ۲۰۰

۲۵۱ در بیان اینکه همهٔ لذتها بازگشت باسور روحانی وانوار وحرکات کند واینکه حرارت وحرکت از عشاق نورند. ۲۷۱

در بیان اینکه اتحادی که بین انوار مجرده است اتحاد عقلی بود نه برزخی وجرمی و نور استهید تعلق تدبیری به کالبد دارد و اتم در آن نیست وانوار تا هرهٔ عالیه مظاهر مه برات اند ۲۷۷

۲۰۲ در بیان اینکه انوار سدبره در هنگام جدائی از کالبدها ستاز از یکدیگرند ۲۰۷۳ در بیان اینکه قهاریت عالم اعلی نسبت بعالم سفلی همچنان جاوید و دائم است ۲۰۳۳ ۳۰۳ فصل در بیان احوال نفس انسان بعد از سفارتت از یدن ۲۰۳۴ در بیان اعوال نفس از طارفت از کالبد دو دسته اند یکسته کاسلان در علم و

| که در شقاوت ای <i>دی گرفت</i> ار | یابند ودسته دیگر نفوسی ک | زندند وسعادت ابدى | عمل که بعالم اعلی پیو |
|----------------------------------|--------------------------|-------------------|-----------------------|
|                                  |                          |                   | آيند ع٠٠٤             |

در بیان ابنکه صور معلقهٔ که گویند نفوس بعد از مفارقت از کالبد بدانها اتصال یابند عبارت از مثل افلاطون نمی باشند وآنها را در این عالم مظهری بود که عبارت از جن وشیطان اند. ۵۷۰

۲۰۱۰ در بیان اینکه جن وشیاطین را اهل ریاضت در این عالم دیدهاند ه ۲۰۰۰ در بیان عوالم چهارگانه وسعادت حقیقی و وهمی ۲۰۷۰

نصل درشرو شقاوت ۲۷۰

قصل در چگونگی مدور موالید ناستاهی از علویات. ۱۹۷۷

عصل درسیب اندارات وآگاهی برمغیبات ۲۷۸

در بیان اینکه چه نوعی از خوابها نیاز بتأویل دارد وچه نوعی ندارد و پ

ه ۲ در بیان اینکه نفوش کاثنات از لاوابداً در برازخ علویه مصورند به ۲۰۰

در بیان اینکه نفوس فلکیه به حوادثگذشته وحال و آینده عالمند <sup>،</sup> هم.

در بیان اینکه نبوات واخباربه سفیبات و کهانات همه از راه مشاهدهٔ نقوس در الواح

اليه يود

در بیان اینکه معدوم معاد نشود وایرداتی که وارد شده است ۲۸۳٬۳۸۳ و انبیاء ۲۵۹ نصل در بیان آنچه انسانهای کامل از سنیات اندر یافته وآنچه اولیاء و انبیاء دریانتن آنها ۲۸۶

در بیان نحوهٔ انتقال انفوس انسانی از جهان سادی به جهان عقلی ویه عالم آخرت ۲۸۵ در بیان نحوهٔ علم شهودی ومقام کشف وشهود

در بیان شوق حاصل از مقام کشف وشهود ومقام عالی مکاشفت ومشاهدت

در یان مقام معراج انسانی وسیر وسلوک معنوی

۲۵۷ قصل لوح ذکرمیین ویان سیروسلوک ۲۸۹

دريان سالكين الى الله

در بیان حالات روحانی که براریاب سیروسلوک عارض میشود ۲۹۳،۹۹۱

در يبان تقديس ذات نورالانوار وخداى عالم معدد

در بیان واردی دیگر که شامل مناهج علمی وعملی است ۹۴،۲۹۳

در بیان سرانجام کار صداء واشتیاء در بیان سرانجام کار صداء واشتیاء

| £ (P1v    | ۲۵۸ اصل در احوال سالکان                                     |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| ٤٠٣٩٨     | ودر بیان انوار پانزدمگانه که وارد بردلهای سالکان الیانششود  |
| £         | ۱۰۹ در بیان حالات ومقام اقلیم هشتم                          |
| £ • 15£7  | در بیان لزوم شرایطبرای کسی که میخواهد حکمت اشراق را بیاموزد |
| 6 6-1 - V | ۲۹۰ در وصیت مصلف کتاب وسبب تألیف وتاریخ تألیف آن            |